

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

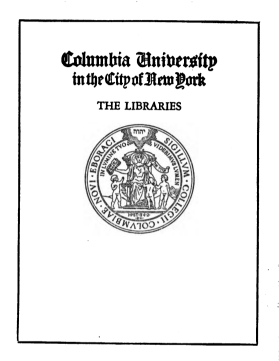
#### **About Google Book Search**

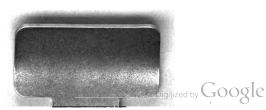
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



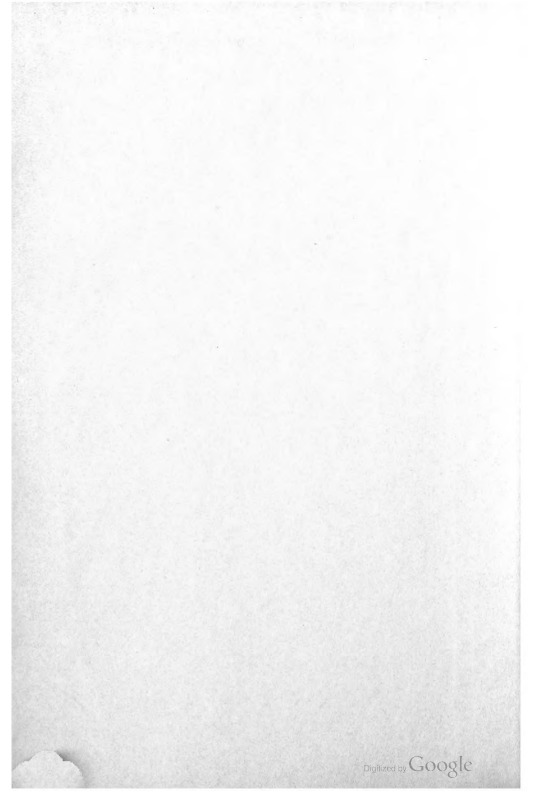
















Н. Страховъ.

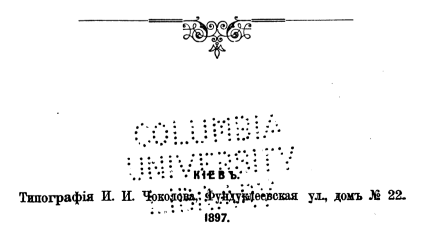
# /ЗАМѢТКИ О ПУШКИНѢ

И

### ДРУГИХЪ ПОЭТАХЪ.



2-е изданіе, дополненное.



## 891.7897 DS35

36145B

# Дозволено цензурою. Кіевъ, 6 Мая 1897 года.

### оглавление.

5

1441/21 802

| Отъ издателя                                            |
|---------------------------------------------------------|
| Предисловіе                                             |
| аушкинъ                                                 |
| Нъсколько запоздалыхъ словъ.                            |
|                                                         |
| . Главное сокровище нашей литературы                    |
| I. Замътки о Пушкинъ                                    |
| 1. Нѣтъ нововведеній                                    |
| 2. Переимчивость                                        |
| 3. Подражанія                                           |
| 4. Пародія                                              |
| 5. Прямодушіе                                           |
| 6. Истинная поэзія                                      |
| . <i>V.</i> Къпортрету Пушкина                          |
| N. "Борисъ Годуновъ" на сценъ                           |
| Письмо первое                                           |
| Письмо второе                                           |
| Письмо третье                                           |
| VI. Пушкинскій праздникъ (Открытіе памятника Пушкину въ |
| Москвѣ)                                                 |
| НЕКРАСОВЪ и ПОЛОНСКИЙ                                   |
| 1. Что такое извъстность.                               |
| 2. Направление Некрасова и Полонскаго                   |
| 3. Объективная критика                                  |
| 4. Поэть и его муза                                     |
| 5. Характеристика Полонскаго                            |
| 6. Свобода поэзіи                                       |
| Прибавленіе. Объ иреніи въ русской литературь           |

#### оглавление.

-

| <b>МАЙКОВЪ</b> (Два міра)      | Стран.<br>191—211 |
|--------------------------------|-------------------|
| <b>ГР. А. К. ТОЛСТОЙ.</b>      | 212-221           |
| Α. Α. ΦΕΤЪ                     | 2 <b>2</b> 2237   |
| 1. Вечерніе огни               | 222-224           |
| 2. Юбилей поэзіи Фета          | 225-229           |
| 3. Нѣсколько словъ памяти Фета | 230-237           |
| ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ  | 238—268           |
| 1. Стихотворенія               | 238-248           |
| 2. Сочиненія, т. І—ІІ          |                   |
| θ. И. ТЮТЧЕВЪ                  | 269-271           |
| <b>Д. Д. МИНАЕВЪ</b>           | 272-281           |

Отъ издателя.

Первое изданіе книги "Зам'єтки о Пушкинь и другихъ поэтахъ" Н. Н. Страховымъ сделано было въ 1888 г. Переиздавая эту книгу, я пополнилъ ее тремя статьями, которыя не вошли ни въ одну изъ книгъ покойнаго писателя, и которыя, по своему предмету, должны быть включены въ рядъ статей, составляющихъ содержаніе "Замѣтокъ о Пушкинѣ и другихъ поэтахъ". Статьи эти слѣдующія:

1) Юбилей поэзіи Фета (Новое Время, 29 января 1889 г.).

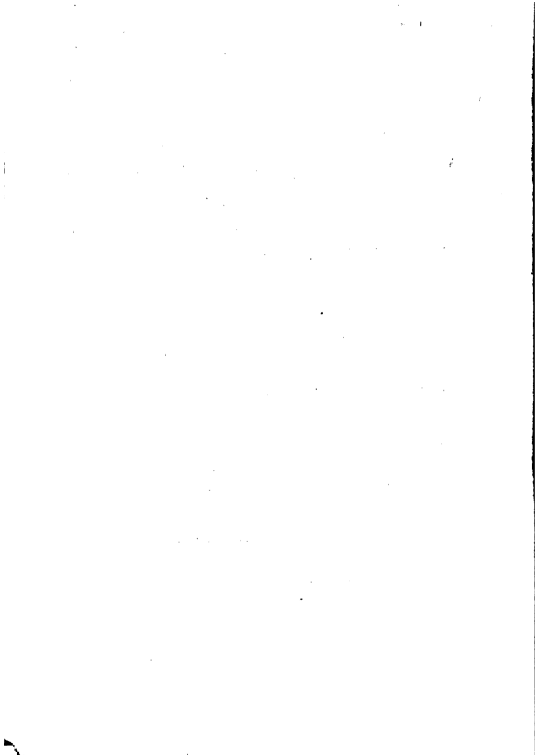
2) Нѣсколько словъ памяти Фета (Новое Время, 9 декабря 1892 г.).

3) Сочиненія Графа А. Голенищева-Кутузова. Т. 1 и 2. С.-Пет. 1894 г. (Изъ отчета о десятомъ присужденіи пушкинскихъ премій въ 1894 г.).

#### И. Матченко.



۰.



Sector Sugar

Digitized by Google

## Лредисловіе.

Съ именемъ Пушкина неразлучно связано какое-то очарованіе. Есть такія чарующія имена въ исторіи человѣчества, имена, о которыхъ можно повторить выраженіе "Пѣсни Пѣсней":

Скажуть имя твое-пролитой аромать!

Таково было у древнихъ грековъ имя Платона, у римлянъ—Виргилія; таковы у итальянцевъ имена Рафаэля, Петрарки, у нѣмцевъ Моцарта, Шиллера... Эти имена составляютъ синонимы свѣта и красоты, высшей прелести, до какой могутъ достигать человѣческія чувства и мысли и ихъ проявленіе.

Судить о такихъ явленіяхъ въ исторіи человѣчества, объ этихъ перлахъ на поприщѣ духовной жизни людей, есть дѣло представляющее свои особыя трудности. Во первыхъ, нужно быть способнымъ къ очарованію; непремѣнно нужно испытатъ на самомъ себѣ обаяніе того чародѣя, о которомъ хотимъ разсуждать. Восторгъ понимается только восторгомъ, и кто его никогда не чувствовалъ въ ясной степени, тотъ пустъ лучше о немъ не говоритъ.

Digitized by Google

Во вторыхъ, нужно совладать съ своимъ очарованіемъ, нужно настолько выбиться изъ подъ его власти, чтобы имѣть возможность обратить его въ наслажденіе сознательное и отчетливое. Когда что-нибудь приводитъ насъ въ восторженное настроеніе, то въ насъ обыкновенно пробуждается память и способность многихъ другихъ очарованій, ничуть не связанныхъ съ тѣмъ, что́ дѣйствуетъ на насъ въ ту минуту. Мы подымаемся, какъ говорится, въ идеальный міръ и начинаемъ блуждать по этому міру; мы приходимъ въ возвышенное настроеніе и смутно наполняемся всякаго рода мыслями и чувствами, свойственными этому настроенію. Иногда одно слово, одинъ звукъ, одно движеніе заставляютъ насъ плакать и задыхаться отъ нахлынувшаго потока ощущеній, гдѣ-то глубоко въ насъ спавшихъ.

Эту восторженность, расходящуюся во всё стороны, намъ слёдуетъ обратить въ опредёленное и отчетливое вниманіе къ тому, что у насъ передъ глазами; нужно умёть идти за писателемъ и художникомъ всюду, куда онъ насъ ведетъ, и видёть все то, что онъ намъ показываетъ. Тогда только мы будемъ различать ноэзію отъ умозрћнія, музыку отъ поэзіи, и т. д., и въ каждомъ явленіи находить его своеобразную красоту, въ каждой частности извёстную жизнь и силу.

Но и этого еще мало. Когда мы проникнемся тѣмъ особымъ очарованіемъ, которое свойственно тому или другому творцу или творенію, намъ нужно и это очарованіе довести до сознательности и опредѣленности. Отъ рѣчей великихъ писателей, отъ формъ и звуковъ великихъ художниковъ выходитъ какой-то свѣтъ, проникающій всѣ ихъ созданія, ослёпляющій насъ, такъ что мы сперва не въ силахъ отчетливо видёть каждую черту, и все намъ кажется однимъ потокомъ красоты. Каждое слово Пушкина есть слово очарованное, уже потому, что оно—Пушкина. Мы встрёчаемъ это слово съ полнымъ и чуткимъ вниманіемъ; даже самый ничтожный слёдъ несравненнаго таланта, лежащій на какой-нибудь рёчи, не ускользаетъ отъ насъ,—и этого довольно, чтобы самая простая и незначительная рёчь окружилась для насъ какимъ-то сіяніемъ.

Если мы не выйдемъ изъ-подъ власти этого обаянія, мы никогда не получимъ способности вполнѣ и правильно судить о нашемъ поэтѣ. Для полнаго пониманія, намъ нужно свободно подниматься на всякія точки зрѣнія; философія, поэзія, художество—не ра́звлеченіе или прихоть, —они въ концѣ концовъ требуютъ для себя самаго высокаго и строгаго суда, и этому суду не должно мѣшать никакое пристрастіе. Воплощенныя мысли должны быть судимы по высшему мѣрилу красоты, — по глубинѣ своей правды и чистотѣ своего чувства.

И такъ, вотъ какія требованія долженъ исполнить тотъ, кто берется за критическое обсужденіе поэтовъ. Задача такого обсужденія мнѣ всегда представлялась столь трудною и огромною, что я никогда не брался за нее въ полномъ ея объемѣ. Изъ требованій, мною выставленныхъ, одно, самое начальное, было, однако-же, мною выполняемо въ сильной степени: любовь къ поэзіи, очарованіе всѣми ея прелестями. Если это восторженное поклоненіе въ нѣкоторыхъ случаяхъ, можетъ быть, остѣпило меня, то оно-же давало мнѣ, какъ мнѣ

v

#### ПРЕДИСЛОВІЕ

думается, и ту проницательность, которая безъ него невозможна. Во всякомъ случаѣ, названіе, данное этой книжкѣ, совершенно точное; это не болѣе, какъ замитии, не имѣющія притязанія на законченность и на исчерпываніе даже какого нибудь отдѣльнаго вопроса.

Издать эту книжку меня побудиль нѣкоторый успѣхъ статьи Замптки о Пушкинп, помѣщенной въ Складчинт. А. Д. Галаховъ въ своемъ учебникѣ по исторіи русской словесности и Л. И. Поливановъ въ своемъ учебномъ изданіи сочиненій Пушкина употребили въ дѣло мои замѣтки, — большая честь, показавшая мнѣ въ тоже время, съ какой стороны эти замѣтки могуть представлять нѣчто новое, какъ говорится, "восполняющее пробѣлъ". По этому поводу скажу здѣсь нѣсколько словъ.

Читатель увидить, что во всемъ томъ, что въ разные годы было писано мною о Пушкинъ, я очень мало касаюсь внутренней стороны поэта, его существеннаго содержанія, того образа чувствъ и мыслей, который онъ намъ завѣщалъ. "Пушкинъ", говоритъ Аполлонъ Григорьевъ, "наше все: Пушкинъ—представитель всего нашего душевнаго, особеннаго, такого, что остается нашимъ душевнымъ, особеннымъ послъ всъхъ столкновеній съ чужимъ, съ другими мірами. Пушкинъ—пока единственный полный очеркъ нашей народной личности, самородокъ, принимавшій въ себя, при всевозможныхъ столкновеніяхъ съ другими особенностями и организмами, все то, что принять слѣдуетъ, отбрасывавшій все, что отбросить слѣдуетъ, полный и цѣльный, но еще не красками, а только контурами набросанный образъ на-

Digitized by Google

#### ПРЕДИСЛОВІЕ

шей народной сущности, образъ, который мы еще долго будемъ оттѣнять красками. Сфера душевныхъ сочувствій Пушкина не исключаеть ничего до него бывшаго и ничего, что послѣ него было и будеть правильнаго и органически нашего".

"Въ великой натурѣ Пушкина, ничего не исключающей: ни тревожно-романическаго начала, ни юмора здраваго разсудка, ни страстности, ни сѣверной рефлексіи, — въ натурѣ на все отозвавшейся, но отозвавшейся въ мѣру русской души — заключается оправданіе и примиреніе для всѣхъ нашихъ теперешнихъ, повидимому столь враждебно раздвоившихся сочувстій". (Сочин. Ап. Григорьева, т. I, стр. 238, 239. Статья 1859 года).

Если становиться на такія и подобныя точки зрѣнія, то мы увидимъ, что намъ предстоить еще огромный трудъ въ изученіи и пониманіи Пушкина. Въ своихъ Замиткахъ, я нёсколько останавливаюсь только на одной черть внутренняго міра Пушкина, на чувствь страданія, упускаемомъ изъ виду, можетъ быть, чаще, чъмъ многое другое. Выраженіе страданія у нашего великаго поэта казалось мнѣ всегда необыкновенно трогательнымъ; оно такъ сдержанно, просто, но вмъстъ такъ глубоко и искренно, что часто дъйствуеть гораздо сильнье, чъмъ самыя напряженныя и пространныя изліянія отчаянія и печали. Вы чувствуете передъ собою человъка полнаго неистощимой жизни и бодрости, который однако горько жалуется, или горько кается; но онъ вовсе не думаеть ни любоваться порывами своей тоски, ни потыпать себя злобою на другихъ и проклятіями.

Затёмъ, почти все остальное въ моихъ Замюткахъ

относится къ языку, стиху, теченію рѣчи, тону, формѣ произведеній, словомъ къ тому, что можеть быть названо техникой искусства, его внёшними пріемами. У Пушкина совершенство этихъ пріемовъ изумительное, и, конечно, тоть, кто не умбеть ценить его съ этой стороны, никогда не можеть понять всего его величія и красоты. Въ самомъ дълъ, въ словесномъ художествъ, точно такъ какъ и во всякомъ другомъ, вся сила заключается только въ воплощении, то есть въ томъ, что мысль и чувство достигають конкретнаго, индивидуальнаго выраженія. Подъ именемъ поэзіи не слёдуетъ понимать какихъ нибудь мечтаній, смутныхъ порываній, чувствъ и мыслей, уносящихъ насъ отъ всего дъйствительнаго; напротивъ, поэзія есть искусство воплощать, дѣлать опредѣленнымъ, превращать въ живое и понятное, высказывать точными словами все самое неуловимое и недостижимое, что бываеть въ душѣ человѣческой. Только эта чудесная власть поэтовъ надъ всякими мечтами даетъ имъ право быть мечтателями. Воплощенная мысль, въ истинномъ смыслѣ этого слова, всегда неотразима, потому что это непремѣнно будеть живая мысль, не пустая игра словъ, или пустой миражъ образовъ.

И такъ, тутъ форма неразрывна съ содержаніемъ, и очень неправильно судять тѣ, кто не понимаеть этой неразрывности. Въ настоящее время, въ отношеніи къ формѣ поэтическихъ произведеній, у насъ большой упадокъ вкуса. Обыкновенно хватаются прямо за содержаніе и даже заявляють, что форма дѣло второстепенное, не важное. Но это значитъ только—подъ содержаніемъ разумѣть вовсе не истинно поэтическое содержаніе, а что-нибудь другое; ну, тогда, конечно, можно довольствоваться и не поэтическою формою. Оть этого и выходить, что иные стихи имѣють тѣмъ большій успѣхъ, чѣмъ въ нихъ меньше поэзіи.

Мнѣ казалось, поэтому, что изученіе формы, на которое направлены мои Замютки, есть большая потребность въ настоящее время. Послѣ несравненныхъ образцовъ, данныхъ Пушкинымъ и такъ долго дѣйствительно бывшихъ для всѣхъ образцами, мы, черезъ пятьдесятъ лѣтъ послѣ его смерти, находимся среди ужасной распущенности, которая губительно дѣйствуетъ на таланты и породила цѣлый потокъ плохихъ стиховъ.

Какъ это случилось, я пытался разсказать въ миѣніи, представленномъ въ Академію Наукъ при соисканіи Пушкинской преміи въ нынѣшнемъ году; повторю здѣсь свои слова.

Вспоминая послѣднія тридцать лѣть, нельзя не подивиться странной судьбѣ стиховъ въ нашей литературѣ. Николаевское время, именно сороковые годы и начало пятидесятыхъ, дало намъ нѣсколько поэтовъ, составляющихъ дѣйствительное украшеніе нашей литературы. Изъ нихъ особенно извѣстенъ знаменитый тріумвиратъ Майкова, Полонскаго и Фета, къ нашей радости здравствующихъ и пишущихъ до сихъ поръ. Объ этихъ поэтахъ и о судьбахъ ихъ поэзіи мы говорить не будемъ; мы хотимъ говорить о новыхъ явленіяхъ въ области поэзіи за эти послѣднія тридцать лѣтъ. Съ 1856 года, когда литература вдругъ необыкновенно расширилась и оживилась, появились, конечно, и новые стихотворцы. Но они неожиданно и незаслуженно потерпѣли очень

#### предисловие .

горькую участь во время этой такъ называемой зари обновленія. Тогда въ литературѣ получило силу и съ каждымъ годомъ разрасталось гражданское направленіе, то есть стремление возбудить общественную дъятельность Россіи. Внутренняя въ политика поставлена была задачею литературы, и передъ этою главною задачею должны были отступить на задній планъ всѣ другіе интересы. Явилась обличительная литература, и вообще проповѣдывалась теорія, что всякое искусство и писательство, всякая наука и умственная дѣятельность должны имъть въ виду прямую пользу для общества, а не отвлеченный интересь самаго искусства и науки. Въ силу этого, всѣ тогдашнія свѣтила литературы стали подвергаться нападеніямь; журналистика старалась уронить ихъ авторитеть въ глазахъ публики и показать ей, что есть заслуги гораздо важнѣе, чѣмъ писаніе художественныхъ произведеній и что чтеніе такихъ произведеній есть только пустая забава. Стихотворная поэзія была въ особенномъ загонѣ. Стиховъ печаталось много, но это были или какія-нибудь обличенія и воззванія, такъ называемые гражданскіе мотивы, или-же шутки, пародіи, сатирическія пѣсенки, которыя появились въ огромномъ количествѣ. Настоящая поэзія, можно сказать, едва влачила свое существование. Но всего хуже пришлось поэтамъ, которые только что выступили и явились въ печати съ первенцами своей музы. Нѣкоторыхъ изъ нихъ вывелъ передъ читателями самъ H. A. Некрасовъ, человѣкъ съ большимъ вкусомъ и съ искреннею любовью къ литературѣ. Но и такое покровительство имъ не помогло. Вновь выступившіе поэты встрѣ-

чены были цёлою бурею насмёшекъ и издёвательствъ. Въ журналахъ поднялась на нихъ истинная травля, въ которой особенно выдавался В. С. Курочкинъ, человёкъ не безъ дарованія, хорошо владёвшій стихомъ, но не имѣвшій настоящаго вкуса. Молодые люди, встрёченные этимъ ужаснымъ гамомъ при выступленіи на поэтическое поприще, были сильно поражены. Дѣло дошло до того, что нѣкоторые изъ нихъ, чуть-ли не самые даровитые, перестали вовсе писать и печатать, отдались другимъ занятіямъ, и только черезъ пятнадцать или двадцать лѣтъ рѣшились робко вновь явиться передъ читателями. Нужно вспомнить, что значатъ для юноши его стихи, какимъ напряженіемъ и волненіемъ сопровождается его восторгъ и творчество, и мы поймемъ, что для иныхъ тутъ произошло настоящее несчастіе, переворотъ цѣлой жизни.

Событіе, о которомъ мы разсказываемъ, совершилось около 1860 г. Съ тѣхъ поръ, великая строгость относительно стиховъ была, такъ сказать, объявлена въ приказѣ по русской словесности. Новыхъ стихотворцевъ не появлялось, или-же они не смѣли заявлять своихъ думъ и чувствъ, а должны были ограничиваться самыми казенными гражданскими темами, или-же шуточными стишками, такъ что никто не замѣчалъ новыхъ именъ, сто явшихъ подъ стихами, да и вообще, читатели почти не обращали вниманія на стихотворенія, помѣщавшіяся по старой привычкѣ въ журналахъ. И въ такомъ положеніи дѣло было почти двадиать лютъ.

Можно-бы думать, что такая строгость составляеть шагъ къ лучшему. Вообще весь гамъ и шумъ той эпохи, когда отрицалась чистая эстетика и были гонимы писа-

тели, не служащіе изв'єстному направленію, можно-бы истолковать какъ настоятельное требование отъ литературы большей серіозности. Въ этомъ смысль, мы не можемъ считать безполезнымъ для литературы этоть періодь, который въ исторіи нашей словесности, кажется, придется назвать нигилистическимъ. Безъ сомнѣнія, нигилизмъ, въ общирномъ смыслѣ этого слова, имѣлъ большое вліяніе на писателей всевозможныхъ направленій: онъ ихъ возбуждалъ, заставлялъ углублять и расширять свои идеи и воплощать ихъ съ большею силою и строгостію. Но такое д'бйствіе производилось только на крѣпкихъ, а не на слабыхъ или еще неукръпившихся. Сильныхъ литературный нигилиамъ возбуждалъ, а слабыхъ онъ подавлялъ, сбивалъ совсѣмъ съ пути, такъ что онъ быль вредень для большинства пишущихь, а особенно для огромной массы читающихъ.

Вредныя послѣдствія теперь передъ нашими глазами, и ни въ чемъ другомъ они такъ не ясны, какъ въ нашей стихотворной поэзіи. Къ концу семидесятыхъ годовъ, въ эпоху турецкой войны, литературный терроръ уже совершенно затихъ, и стали чаще и свободнѣе появляться въ журналахъ стихотворенія подъ новыми именами, а потомъ показалисъ и сборники этихъ стихотвореній, изданные особыми книжками. Это новое стихотворство стало рости чрезвычайно быстро. Лѣтъ шесть или семь тому назадъ оно все еще не бросалось сильно въ глаза; но теперь новые поэты считаются едва-ли не сотнями, и мы имѣемъ до полусотни отдѣльныхъ сборниковъ, большею частію появившихся въ послѣдніе годы. Это уже не плеяда, а цѣлая туманность, состоящая изъ

звѣздъ неразличимыхъ простымъ глазомъ. Въ этомъ множествѣ нашлось нѣсколько книгъ, имѣвшихъ успѣхъ, раскупленныхъ и вновь изданныхъ, даже иногда нѣсколько разъ. Новые поэты читаются, возбуждають восторги; ихъ стихотворенія затверживаются читателями наизусть, а сами они ревниво слѣдятъ другъ за другомъ, обсуживаютъ и пересуживаютъ чужіе успѣхи. Словомъ--все идетъ обыкновеннымъ порядкомъ, и намъ, повидимому, слѣдовало-бы поздравлять себя съ быстрымъ и неожиданнымъ процвѣтаніемъ стихотворства.

Между тѣмъ, если мы станемъ судить по существу, а не по одной видимости, то окажется, что передъ нами тякое-же плачевное явленіе, какъ и прежній двадцатилѣтній застой въ поэзіи. Оказывается, вообще говоря, что уровень новыхъ поэтовъ очень низокъ, и что они обязаны своимъ успѣхомъ только столь-же низкому, или еще болѣе низкому уровню читающей публики, которая очень возрасла въ числѣ, но очень упала въ своихъ требованіяхъ. Какъ будто порвалась нить преданія, какъ будто и писатели и читатели уже забыли, что такое хорошіе стихи, а потому довольствуются такими слабыми произведеніями, съ какими прежде авторъ не смѣлъ-бы явиться въ печать, и какіе прежде читатель забраковальбы съ первыхъ-же строкъ.

Правильно судить о словесномъ художествѣ есть дѣло трудное; многимъ и многимъ вовсе недостаеть способностей, которыя для этого требуются. Но это не значить еще, что область поэзіи есть нѣчто неопредѣленное, что въ сужденіяхъ объ ней простительна всякая произвольность и разнорѣчивость. Существуеть граница, отдѣ-

ляющая истинное творчество отъ всякихъ его подобій, отъ безчисленныхъ искаженій и поддѣлокъ; болѣе или менѣе ясное различеніе этой границы—вотъ чего можно желать и требовать отъ критиковъ и читателей художественныхъ произведеній. Приступая ко всякому произведенію, являющемуся подъ именемъ творческаго, мы обыкновенно прежде всего стараемся рѣшить, дѣйствительно-ли оно принадлежитъ къ художественной области, и уже потомъ отдаемся его внимательному разсмотрѣнію.

Относительно стиховъ, граница, о которой мы говоримъ, имѣетъ большую опредѣленность и ясность. Стихотворецъ, обладающій дѣйствительнымъ дарованіемъ, всегда имѣетъ, во первыхъ, совершенно ясную стихотворную *пъвучествъ* рѣчи, во вторыхъ въ самой этой пѣвучести замѣтное своеобразіе, т. е. свой стихотворный слога и свой стихотворный языкъ. Для стиховъ вовсе недостаточно какихъ нибудь поэтическихъ мыслей и образовъ, а непремѣнно нуженъ этотъ особый даръ рѣчи; иначе, настоящихъ стиховъ никакъ не выйдетъ, и лучше тогда писать прозой. Вотъ почему, и даровитаго и бездарнаго стихотворца можно узнать часто съ двухъ-трехъ стиховъ.

Это—неизмѣнное, первое условіе. Затѣмъ, для созданія хорошихъ стихотворныхъ произведеній, конечно, требуется еще и умъ, и чувство, и вкусъ; требуется и образованіе, и ширина взгляда, и даже забота о точности и правильности самого языка. Словомъ, особый даръ рѣчи долженъ быть тщательно воздѣланъ и въ эту форму облечено настоящее содержаніе. Но все таки даръ формы—conditio sine qua non.

Въ настоящее время, можно сказать, этого не пони-

мають ни стихотворцы, ни читатели. Охотники писать стихи обыкновенно думають, что вся сила въ риемахъ, въ соблюденіи правилъ стихосложенія и въ гладкости рѣчи; между тѣмъ, при всемъ этомъ, стихи ихъ остаются тодько рубленою прозою, то есть лишены всякой пѣвучести. Если же авторъ и придастъ имъ пѣвучесть, то она у него совершенно земная; онъ поддѣлывается подъ мелодію, которую почувствовалъ въ чужихъ стихахъ. Чуткое ухо сейчасъ слышитъ эту чужую форму, лишенную своей настоящей жизненности и только наложенную на содержаніе, а не сливающуюся съ нимъ во едино.

Такимъ образомъ, для настоящаго любителя поэзіи, нынѣшнее стихотворное наводненіе, почти безъ исключеній, составляетъ только предметъ огорченія и досады. Если кой у кого изъ новыхъ стихотворцевъ и обнаружился даръ истинной стихотворной рѣчи, то, подъ вліяніемъ современной распущенности, они топятъ свой прекрасный даръ, мало обдумывая и обработывая свои стихотворенія. Огромное же большинство пишетъ только размѣренныя строчки, а не настоящія стихотворенія. Исключеніе составляютъ два-три имени, которыхь не называю, такъ какъ нужно было-бы не оставить ихъ безъ всякой характеристики, указать разную степень похвалъ и упрековъ, которыхъ они заслуживають.

Таланты у насъ есть, какъ есть они у насъ и для всякихъ другихъ областей; но у насъ нѣтъ школы, которая давала-бы талантамъ выдержку, пріучала-бы ихъ къ сгрогимъ требованіямъ, и нѣтъ асмосферы людей со вкусомъ и вниманіемъ, которая поддерживала-бы всякій талантъ, когда онъ движется по настоящему пути.

Покойный И. С. Аксаковъ въ 1877 году писалъ въ одномъ частномъ письмѣ:

"Не смотря на разныя предложенія и совѣты, я не соглашаюсь и не соглашусь издать свои стихотворенія особой книжкой".

"Я ни теперь, ни прежде не обманываль себя насчеть ихъ достоинства. Въ нихъ нѣтъ никакой художественности и, съ точки зрѣнія артистической, всѣ эти сотни стиховъ я бы самъ охотно отдалъ не только за одинъ стихъ Федора Ивановича (Тютчева), но даже за иной стихъ Полонскаго. Но мнѣ кажется, что они не лишены искренности, лирическаго жара, силы и какогото историческаго raison d'être". (Ив. Серг. Ансаковъ въ его письмахъ. Т. І. стр. 6, 7).

Такъ вѣрно и строго судилъ о своихъ произведеніяхъ человѣкъ, у котораго есть однако нѣсколько стихотвореній превосходныхъ не только по мысли и силѣ лиризма, но и по совершенству стиха и языка. Еслибы нынѣшніе новые стихотворцы приложили къ себѣ хотя отчасти подобныя требованія ума и вкуса, то, конечно, почти всѣ они увидѣли бы, что имъ никакъ не слѣдуетъ выпускать сборниковъ своихъ стихотвореній.

Въ заключеніе, мнѣ слѣдуеть просить у читателей извиненія за недостатки, которые они найдуть въ этой книгѣ. Нѣкоторыя статьи, очевидно, захватывають слишкомъ мало въ томъ предметѣ, о которомъ говорять; другія имѣють слишкомъ крикливый тонъ, отзывающійся дурными привычками журналистики. Особенно мнѣ жаль, что не довелось исполнить своего давнишнаго намѣренія, поговорить серіознѣе объ Некрасовѣ, поэтѣ съ

ł

огромными недостатками, но и съ огромными достоинствами. Его чрезвычайная оригинальность обнаруживается не только въ особомъ языкѣ и стихѣ, часто притомъ достигающемъ высшаго мастерства, но и въ его пародическихъ и ироническихъ пріемахъ, и въ той близости его темъ къ дѣйствительной жизни, которая доводила его иногда до прозы и водевильности. Онъ заслуживаетъ очень большаго вниманія и изученія.

Каковы бы ни были, впрочемъ, недочеты и промахи этой книги, могу одно сказать въ ея защиту: вездѣ въ ней берутся одинаковыя мѣрки для оцѣнки и заявляются одни и тѣже требованія отъ поэтическихъ произведеній; не новость, а скорѣе забытость этихъ мѣрокъ и требованій позволяетъ мнѣ надѣяться на нѣкоторую благосклонность и снисхожденіе читателей.

1 ноября.



Digitized by Google

# ЗАМЪТКИ О ПУШКИНЪ И ДРУГИХЪ ПОЭТАХЪ.

# ПУШКИНЪ.

#### I.

### Нисколько запоздалыхъ словъ.

#### (Отеч. Записки. 1866, ЯНВ.)

И сердцу вновь наносить хладный свъть Неотразимыя обиды.

Недавно въ "Русскомъ Словѣ" нашъ великій поэть Пушкинъ былъ осыпанъ всякаго рода бранью. Этотъ скандалъ, который старались совершить съ возможно большимъ трескомъ, обратилъ однако-же на себя очень мало вниманія; но и этого малаго вниманія онъ едва-ли, кажется, заслуживалъ. Въ самомъ дѣлѣ, кому, хотя мало свѣдущему въ нашей журналистикѣ, могли показаться удивительными подобныя сужденія со стороны "Русскаго Слова"? И далѣе—кто, даже одаренный проницательнымъ умомъ, можетъ найти въ этихъ сужденіяхъ чтонибудь новое и достойное размышленія?

Наша духовная жизнь—еще хаосъ; наше умственное развитіе—сумятица; нѣть еще никакихъ крѣпкихъ основъ и точекъ опоры для русскихъ умовъ; они еще бродятъ въ' потьмахъ и носятся по всѣмъ вѣтрамъ; они

#### пушкин'ь

не умѣють ни правильно понимать, ни вѣрно слышать и видѣть; что же мудренаго, что нашлись такіе, для которыхъ и Пушкинъ не достаточно громокъ и свѣтелъ?

Нашлись люди, глазамъ которыхъ это прекрасное свътило представилось въ видъ темнаго пятна; воть образчикъ того положенія, въ которомъ находятся всъ наши свътила, большія и малыя, всъ кръпкія основы и точки опоры, какія у насъ есть. Эти основы пожалуй и кръпки, да мало такихъ, которые на нихъ опираются; большинство или ихъ незнаетъ, или считаетъ ихъ хрупкими. Эти свътила пожалуй и свътятъ, да для большинства этотъ свъть также незамътенъ, какъ свътъ солнца для слъпыхъ, а нъкоторые даже считаютъ его тьмою. Вотъ откуда это блужданіе въ потьмахъ, "безъ кормила и весла".

Оставимъ-же этихъ блуждающихъ, какъ огромное отрицательное явленіе, гдѣ ничего нельзя найти, кромѣ отсутствія свѣта, и обратимся къ тѣмъ, для глазъ которыхъ сколько-нибудь ясенъ свѣтъ нашихъ родныхъ свѣтилъ, кто среди хаоса руководится этимъ свѣтомъ и нашелъ что-нибудь твердое, на что можно опереться.

Вънынѣшнемъгоду (1865) праздновался у насъбольшой праздникъ, — столѣтній юбилей памяти Ломоносова. Это былъ праздникъ русской науки и русской литературы; въ лицѣ Ломоносова воздавалась честь той наукѣ и той литературѣ, которыхъ онъ былъ представителемъ. Мы торжествовали одно изъ свѣтлыхъ явленій нашей духовной жизни.

Казалось-бы, при такомъ смыслѣ этого торжества, мысль невольно должна была обратиться ко всей нашей духовной жизни; казалось-бы, мы невольно должны были вспомнить и другихъ ея представителей. Торже-

#### нъсколько словъ

ственно произнося имя Ломоносова, мы должны-бы, повидимому, почувствовать у себя на губахъ другія имена, достойныя стать рядомъ, равно дорогія и славныя. О комъ-же намъ напомнило великое имя Ломоносова? Чье имя было произнесено?

Ничье. Восторгъ, возбужденный памятью Ломоносова, не вызвалъ восторга ни къ какой другой памяти; не нашлось ни одного свътила, которое-бы по яркости могло поравняться съ этимъ свътиломъ.

Между тѣмъ, такое имя есть, и одно только есть такое имя. Есть свѣтило, которое у насъ не уступаетъ никакому другому свѣтилу, но, по общей участи русскихъ свѣтилъ, все еще остается блѣднымъ и малымъ для многихъ глазъ. Это имя и это свѣтило—Пушкинъ.

Говоря о русской литературѣ, нельзя не говорить о Пушкинѣ. Поэтому и странно и жаль, что на первомъ торжествѣ, гдѣ чествовались подвиги русской мысли, имя его было забыто.

Этого мало. Вскорѣ послѣ торжества, въ "Днѣ" (№ 15) явилась статья, объясняющая смыслъ этого торжества и объясняющая его такъ, что какъ разъ имя Пушкина и было-бы лишнее на этомъ праздникѣ, что память о Пушкинѣ чуть-ли не была-бы противорѣчіемъ духу всего торжества.

Имя Пушкина въ статъѣ не упоминается. Но статъя старается объяснить, почему именно Ломоносовъ обладаетъ у насъ исключительнымъ величіемъ, съ которымъ никто другой не можетъ равняться. Статья указываетъ на происхожденіе Ломоносова изъ простаго народа; вотъ, по ея мнѣнію, причина, почему онъ обнаружилъ такую цѣльную, здоровую, громадную силу духа. Западное просвѣщеніе здѣсь упало своимъ зерномъ еще на добрую

3

#### пушкннъ

неиспорченную почву. Зараза еще только начиналась. Но потомъ она приняла злокачественный характеръ, она отрывала людей отъ источника силъ, отъ духа родной земли. Вотъ отчего весь остальной періодъ нашей умственной и литературной жизни уже не могъ произвести ничего равнаго Ломоносову. Единственное сколько-нибудь здоровое явленіе еще составляютъ славянофилы какъ отвлеченные мыслители, уразумѣвшіе этотъ корень общаго безсилія.

Таковъ 'очеркъ всего нашего умственнаго развитія но теоріи статьи. Въ эту теорію ни коимъ образомъ не вм'ящается Пушкинъ, который и не былъ простолюдиномъ, и не сталъ мыслителемъ. Его не приходится слѣдовательно считать чѣмъ-нибудь важнымъ въ нашемъ бѣдномъ развитіи.

Никому впрочемъ не тайна холодность нашихъ славянофиловъ къ нашему. Пушкину. Она заявляется издавна и постоянно. Это печальный фактъ, который еще и еще разъ свидътельствуетъ о безмърной путаницъ нашей жизни. Люди, даже всего глубже понимающіе эту жизнь, все еще недостаточно согръты ея живымъ скрытымъ тепломъ, такъ что имъ бываютъ чужды самыя горячо бьющіяся кровью ея явленія. Дорожа пониманіемъ основныхъ чертъ ея духа, они равнодушно, безъ боли отбрасываютъ родное явленіе, мъшающее этому пониманію, разрушающее, какъ ръзкое исключеніе, ихъ свято уважаемую теорію.

Пушкинъ былъ поэть, поэть въ самомъ высокомъ значени, какое можеть имѣть это слово. Воть та точка зрѣнія, съ которой одной можно понять его, и съ которой, какъ мнѣ кажется, объясняются всѣ эти обиды, которыхъ онъ столько перенесъ при жизни, и которыя, какъ

Digitized by Google

#### нъсколько словъ

мы видимъ, преслъдують его и по смерти,---и такъ давно уже преслъдують!

Въ томъ, что славянофилы отрицають Пушкина, есть можетъ быть какое-то указаніе на сущность дѣла, невольное проникновеніе въ истину. Если-бы кто-нибудь сказаль, что Пушкинъ есть явленіе странное, неожиданное, необъяснимое, что онъ явился не къ мѣсту, не во время, что его поэтическая натура была вовсе не кстати вь эпоху, когда онъ жилъ, и среди людей, которые его окружали, то съ такимъ отрицаніемъ Пушкина можетъ быть отчасти можно-бы было согласиться. Развѣ не видимъ мы, въ самомъ дѣлѣ, страннаго явленія, что неполный поэтъ, Гоголь, былъ признанъ славянофилами за русскаго художника, тогда какъ Пушкинъ, поэтъ полный, подвергся съ ихъ стороны сомнѣнію? Очевидно что-то мѣшаетъ намъ понимать настоящую поэзію, и намъ понятнѣе то, что не восходитъ до ея эеирной высоты.

Таинственный пѣвецъ, какъ называетъ очевидно самого себя Пушкинъ въ стихотвореніи "Аріонъ", очень живо чувствовалъ свою загадочную судьбу; въ своихъ произведеніяхъ онъ оставилъ намъ множество указаній, изъ которыхъ видно, какъ тяжела была эта судьба. Вотъ гдѣ можно искать самаго лучшаго поясненія нашихъ разнорѣчивыхъ и холодныхъ отношеній къ Пушкину.

Начиная съ 1826 года, у Пушкина является цѣлый рядъ произведеній, тема которыхъ—значеніе поэта, его достоинство, его отношеніе къ окружающей жизни. Вотъ главнѣйшія изъ этихъ произведеній: Пророкъ, Поэть, Чернь, Поэту, Аріонъ, Эхо, "Не дорого цѣню я громкія права", Памятникъ. Далѣе, нѣкоторые стихотворные отрывки, принадлежащіе къ послѣднимъ годамъ Пушкина, и изъ прозаическихъ статей: Египетскія Ночи,

5

#### пушкинъ

и два удивительныхъ наброска, которые служили приготовленіемъ къ "Ночамъ": "Мы проводили вечеръ на дачъ" и "Цесарь путешествовалъ".

Этотъ рядъ начинается великолѣпными стихотвореніями "Пророкъ" (1826) и "Поэтъ" (1827). Пушкинъ торжественными, величественными чертами рисуетъ поэтическую силу, которую онъ съ такой полнотой чувствовалъ въ своей груди. Поэтъ—это преображенный человъкъ, пророкъ, которому серафимъ вложилъ жало змѣи вмѣсто языка и угль, пылающій огнемъ, вмѣсто сердца. Душа поэта слышитъ божественные глаголы, отъ которыхъ она вдругъ

#### встрепенется,

#### Какъ пробудившийся орелъ.

Пушкинъ очевидно дожилъ въ это время до полнаго сознанія своего поэтическаго призванія, онъ зналъ уже, что на его челѣ "вспыхнулъ огненный языкъ", что онъ, какъ говоритъ кривляющійся Гейне, "Божіею милостію—поэть".

Это сознаніе своего важнаго значенія не покидало Пушкина до конца; но странно! чёмъ дальше мы идемъ въ его жизни, тёмъ сильнёе нападаеть на него какоето безпокойство и смущеніе. Его окружаеть какая-то загадка, которой онъ не можеть понять, его что-то тревожить глубоко и болёзненно. Отсюда рядъ его стихотвореній, которыя можно назвать неправильными, такъ какъ въ нихъ слышно нарушеніе яснаго теченія творческой силы, слышна тревога и дисгармонія, съ которою эта сила не совладала до конца.

Разсказываютъ, что въ послѣдніе годы жизни Пушкина, то есть въ годы полнаго разцвѣта его поэзіи и полнаго сознанія этого разцвѣта, масса читателей все больше и больше къ нему охладѣвала. И въ самомъ

6

#### нъсколько словь

дѣлѣ, вскорѣ послѣ полнаго сознанія своего великаго значенія, у Пушкина начинаетъ слышаться борьба между этимъ сознаніемъ и между холодностію, упреками и требованіями читателей. Изъ этой борьбы онъ не вышелъ до конца, и она безъ сомнѣнія играла большую роль въ той раздражительности и равнодушіи къ жизни, которыми была ускорена его безвременная смерть.

Сначала поэть очевидно старался уйти оть борьбы въ высокомъріе и презръніе къ своимъ читателямъ. По его словамъ "небесъ избранникъ"

Къ ногамъ народнаго кумира

Не клонить гордой головы. (Поэть. 1827 г.)

Въ стихотворени "Чернь" (1828) поэть называеть себя "божественнымъ посланникомъ", "сыномъ неба", а этоть народъ, приступавший къ нему съ своимъ "дерзкимъ ропотомъ",— "червемъ земли", "холодной и надменной" толпою, которая "безсмысленно внимаетъ" поэту.

Но такое равнодушное и гордое отношеніе къ читателямъ очевидно не было въ натурѣ Пушкина; съ нимъ не могла помириться та глубокая сердечная теплота, которою онъ весь проникнуть. И въ самомъ дѣлѣ, въ музыкѣ его стиховъ скоро послышались звуки боли и печали, и чѣмъ дальше, тѣмъ грустнѣе и грустнѣе становятся эти звуки. Стоитъ сравнить сонетъ "Поэту" (1830) съ "Памятникомъ" (1834), чтобы убѣдиться, какъ гордому поэту все тяжелѣе и тяжелѣе было нести свой поэтическій кресть.

Сначала поэть все еще хочеть казаться гордымъ и презирающимъ; но уже видно, что онъ старается въ чемъ-то утѣшить себя, устранить отъ себя какія-то, несбывшіяся желанія.

Поэть, не дорожи любовію народной!

Такъ начинается сонеть. Этоть совѣть, обращенный къ самому себѣ, показываетъ только, какія желанія жили въ душѣ поэта. Имъ очевидно обладало высокое честолюбіе—ему хотѣлось любви народной! Но, чувствуя вокругъ себя холодъ и равнодушіе и однако-же твердо вѣря въ свое призваніе, онъ прибѣгаетъ къ гордому совѣту:

Поэть, не дорожи любовію народной!

Были однако-же минуты, когда онъ побъждалъ свое уныніе, когда онъ тверже върилъ въ себя, и тогда первою его мыслью быда эта самая народная любовь. Такъ, когда онъ воображалъ свой "Памятникъ", онъ надъялся, что

Къ нему не заростеть народная тропа.

Здѣсь своею высшею наградой, своимъ лучшимъ утѣшен іемъ онъ считаетъ именно память и любовь народа:

> Слухъ пройдеть обо мнѣ по всей Руси великой И назоветъ меня всякъ сущій въ ней языкъ, И гордый внукъ Славянъ, и Финнъ, и нынѣ дикій

Тунгузъ, и другъ степей Калмыкъ. И долго буду тъмъ народу я любезенъ, Что чувства добрыя я лирой пробуждалъ.

Но отчего-же прежде онъ недовърялъ этой любви, почему совътовалъ самъ себъ отказаться отъ нея? Говорятъ, въ Москвъ въ это время начало распространяться нъмецкое ученіе о великомъ значеніи поэтовъ, и нъкоторые приписываютъ вліянію этого ученія тогдашнія высокомърныя стихотворенія Пушкина. Кажется, однако-же, они могутъ быть вполнъ объяснены тъмъ, что совершалось тогда съ самимъ Пушкинымъ. Прямо изъ своей собственной жизни онъ вынесъ горькую необходимость уединиться отъ народа, такъ или иначе

#### нъсколько словъ

перенести его равнодушие и остаться самимъ собою. Съ нимъ случилось то самое, что онъ вообще предвъщаеть поэту:

Восторженныхъ похвалъ пройдеть минутный шумъ, Услышинь судъ глупца и смѣхъ толпы колодной. (Поэту).

И такъ вотъ причина: его судили глупцы, толпа отввчала на его ръчи холоднымъ смъхомъ. Ничъмъ не могъ онъ побъдитъ холодности толпы, ничъмъ не могъ измънитъ мнънія глупцовъ. Поэтому и въ "Памятникъ" онъ гордо успокоиваетъ себя:

И не оспаривай глупца.

Своихъ судей онъ называеть глупцами, своихъ читателей вообще холодною толпою. Но эти жесткія слова у него вырвались какъ будто невольно; онъ никакъ не могъ смотрѣть хладнокровно, равнодушно на "тупую чернь". Чувствуя въ душѣ гнѣвъ, или скорѣе горечь, онъ самъ старается успокоиться, онъ говорить себѣ:

Но ты останься твердъ, спокоенъ...

Вы думаете, это величавое спокойствіе, высокомѣрное вознесеніе себя надъ другими? О, нѣть!

Но ты останься твердь, спокоень и игрюмь!

Угрюмъ! При всѣхъ угѣшеніяхъ самому себѣ, онъ чувствуетъ однако-же, что не можетъ не быть угрюмымъ.

Ты царь: живи одинъ!

говорить онъ самъ себѣ; а между тѣмъ, не смотря на то, что въ немъ такъ живо чувство своего царственнаго величія, онъ остается печальнымъ, угрюмымъ; ему тяжело жить одному, тяжело безъ сочувствія.

Какая грустная исторія! Прочтите эти стихи, вы не найдете въ нихъ ни одного намека на какія-нибудь личныя несчастія поэта, на его положеніє въ обществъ

просто какъ человѣка, на притѣсненія или гоненія, которыя претерпёль онъ; нёть-здёсь выступаеть только одно отношение между поэтомъ и его читателями, между писателемъ и публикою. Пушкинъ всею натурою своею быль поэть; что бы онъ самъ ни говорилъ въ минуты печали, для поэта главное-сочувствіе его произведеніямъ, или, говоря широкими словами самого Пушкина, народная любовь. И потому, не мудрено, что онъ **B**0 всемъ могъ утъщиться своею поэзіею, но что ничто не могло его утъшить въ невнимании и холодности къ его поэзіи. Это было его главнымъ несчастіемъ, глубочайшею язвою его жизни. Тоскуя и печалясь, онъ предавался даже религіознымъ помышленіямъ, онъ старался найти нѣкоторое успокоеніе въ той мысли, что вѣроятно такова воля Всевышняго, чтобы онъ страдалъ въ своемъ высокомъ призвании.

> Велѣнью Божію, о муза, будь послушна, Обиды не страшись, не требуй и вѣнца.

Не смотря на все величавое спокойствіе этихъ стиховъ, нельзя не чувствовать всей горечи, которая вызвала ихъ. Судъ глупцовъ и смъхъ толпы холдной, о которыхъ такъ презрительно прежде говорилъ поэтъ, онъ называетъ здѣсь обидою, и безъ сомнѣнія были минуты, когда онъ обижался этою обидою. Не бойся, говоритъ онъ своей музѣ, какъ будто ободряя ее на битву, какъ будто уже несправедливо то, что онъ сказалъ о себѣ:

> не для битвъ, Мы рождены для вдохновенья, Для звуковъ сладкихъ и молитвъ.

Не требуй и вънца!—Не требуй вънца, хотя вънецъ заслуженъ, хотя онъ принадлежить поэту по всъмъ правамъ. И до сихъ поръ нъть тебъ вънца, Пушкинъ!

Вообще нельзя не замѣтить, что, хотя въ "Памятникѣ" поэтъ ближе къ спокойствію, но страданія, отъ которыхъ поэтъ хочетъ уйти въ свое величіе, указываются болѣе рѣзкими и мрачными чертами. Стараясь сохранить передъ обидой равнодушіе, поэтъ говорить себѣ:

> Обиды не страшись, не требуй и вѣнца, Хвалу и клевету пріемли равнодушно...

Клевету! — это уже не судъ глупцовъ, не смъхъ толпы холодной, а что-то гораздо хуже. Это уже не прежнія жалобы поэта на то, что толпа бранить его трудъ

И плюеть на алтарь, гдё твой огонь горить

И въ дътской ръзвости колеблетъ твой треножникъ.

Клевета уже не дътская ръзвость, не холодность, не глупое сужденіе, а уже прямо дъйствіе злобы, умышленный вредь, проявленіе того недоброжелательства, которое замъчаль вокругь себя Пушкинъ.

Къ печальному раздумью о своей судьбѣ принадлежать у Пушкина нѣкоторыя стихотворенія, которыхъ онъ не печаталь и которыя нашлись въ его бумагахъ. Тема ихъ та, что поэть какъ будто добровольно отказывается отъ славы, отъ всякаго значенія для толпы, отъ всякихъ ея требованій. Воть напримѣръ два такихъ отрывка:

1.

Исполненъ мыслями златыми, Непонимаемый никъмъ, Передъ кумирами земными Проходишь ты унылъ и нъмъ. Съ толпой не дълишь ты ни гнъва, Ни нуждъ, ни хохота, ни рева, Ни удивленъя, ни труда. Глупецъ кричитъ: куда, куда?

Дорога здёсь! Но ты не слышашь, Идешь, куда тебя влекуть Мечтанья тайныя. Твой трудь Тебь награда—имъ ты дышишь, А плодъ его бросаешь ты Толпѣ—рабынѣ суеты...\*)

 $\mathbf{2}$ .

На это скажуть мнь съ улыбкою невърной: — "Смотрите! Вы поэть; уклонкой лицемърной Вы насъ морочите. Вамъ слава не нужна: Смъшной и суетной вамъ кажется она; За чъмъ-же пишете?"—Я? Для себя!—,За что-же Печатаете вы?"—Для денегъ!—,Ахъ, мой Боже! Какъ стыдно!"—Почему-жъ?....

И такъ горькая мысль отказаться отъ славы, другими словами, отъ любви народной, не разъ приходила въ голову поэта. Эта награда ему казалась недоступною, потому онъ и пишеть: *твой трудъ-тебъ награда*.

Все это раздумье наконецъ вылилось въ превосходномъ стихотвореніи, которое онъ въроятно хотълъ напечатать. Можно заключить это изъ надписи надъ нимъ: изъ Пиндемонте. Пушкинъ въ послъдніе годы часто прибъгалъ къ печальной уловкъ---ставить надъ своими произведеніями чужія имена, такъ горька должно быть была слава, которую ему приносили произведенія, признаваемыя имъ за свои собственныя!---Въ этомъ стихотвореніи онъ мечтаетъ о счастьи, котораго желалъ-бы для себя, и описываетъ его такъ:

Никому

Отчета не давать, себѣ лишь самому

\*) Черновая строфа изъ "Родословной моего героя", слъдовательно писана въ 1833 г.



#### нъсколько словъ

Служить и угождать; для Власти, для ливрея, Не гнуть ни совѣсти, ни помысловъ, ни шеи; По прихоти своей скитаться здѣсь и тамъ, Дивясь божественнымъ природы красотамъ, И предъ созданьями искусствъ и вдохновенья Безмолвно утопать въ восторгахъ умиленья— Вотъ счастье! воть права̀!.. (1836).

Что-же это значить? Пушкинъ просто хочетъ быть поэтомъ, хочетъ идти, куда его влекутъ мечты невольныя, и не гнуть ни совъсти, ни помысловъ, ни шеи. Но ему, какъ видно, мѣшаютъ идти этимъ свободнымъ поэтическимъ путемъ. Толпа глупцовъ со всѣхъ сторонъ кричитъ: куда, куда? дорога здъсь!

Не мало можно было-бы найти еще другихъ доказательствь этого страннаго и мучительнаго безпокойства. Олну изъ сторонъ этого безпокойства Пушкинъ таки олодиль и поэтически воплотиль ее въ своихъ "Египетскихъ ночахъ". Пушкинъ разбилъ самого себя на лвъ фигуры, на Чарскаго и на импровизатора. Онъ совмѣщаль въ себѣ обѣ эти натуры и въ лиць импровизатора изобразиль нёкоторыя изъ тахъ страданій, которыя испытывала его поэтическая душа среди нашего общества. Какъ великій поэть, Пушкинъ былъ слишкомъ широкъ, чтобы подходить подъ границы извъстнаго приличія. или условной нравственности. Была минута, когла онъ создаль такую изумительную вещь, какъ "Египетскія ночи". Но какъ выступить передъ публику съ такимъ безнравственнымъ, языческимъ произведеніемъ? Глупцы подняли-бы смёхъ невообразимый, и наставленіямъ не было-бы конца. И воть Пушкинъ, чтобы растолковать толив свое произведение, старается вложить его въ уста нарочно для этого поясненія созданнаю

лица. Двѣ попытки такого рода: "Мы проводили вечеръ на дачѣ, и "Цесарь путешествовалъ" не удовлетворили поэта. Наконецъ третья— "Импровизаторъ" вполнѣ удалась и была кончена поэтомъ.

Импровизаторъ— конечно самъ Пушкинъ, одна частица его огромнаго таланта, которою онъ вздумалъ одарить бѣднаго итальянскаго проѣзжаго. Разсказывая о немъ, онъ въ образахъ показалъ, какъ должна была страдать эта частица его души, какъ общество подавляло свободное развитіе этой частицы. Припомните смѣхъ мужчинъ и вообще всю маленькую исторію этой импровизаціи; наконецъ, это мѣсто:

"Импровизаторъ сошелъ съ подмостковъ, держа въ рукахъ урну, и спросилъ: кому угодно будетъ вынуть тему? Импровизаторъ обвелъ умоляющимъ взоромъ первые ряды стульевъ. Ни одна изъ блестящихъ дамъ, тутъ сидъвшихъ, не тронулась. Импровизаторъ, не привыкшій къ съверному равнодушію, казалось страдалъ"...

Бѣдный Пушкинъ! Такъ и кажется, что онъ самъ все старался привыкнуть къ этому сѣверному равнодушію; и все никакъ не могъ къ нему привыкнуть, все страдалъ отъ него. Всѣ эти послѣдніе годы онъ старался себя успокоить, сдержать, затвориться въ своемъ внутреннемъ святилищѣ поэта; но его теплой душѣ очевидно не было да и не могло быть примиренія и успокоенія. Холодъ царилъ вокругъ него, нашъ сѣверный русскій холодъ; нѣжная душа поэта была не по климату, она сжималась и дрожала.

Объ этомъ холодъ, который Пушкинъ чувствовалъ вокругъ себя, есть у него другое указание, чрезвычайно драгоцънное. На этотъ разъ поэтъ является передъ нами не итальянцемъ, а испанцемъ, на что имъетъ большия права, если судить по его произведсніямъ, изображающимъ Испанію, и вотъ какъ излагаетъ свои впечатлѣнія ("Гости съѣзжались на дачу", 1831):

Вы такъ откровенны и снисходительны, сказалъ испанецъ, что осмѣлюсь просить васъ разрѣшить мнѣ одну задачу. Я шатался по всему свѣту, представлялся во всѣхъ европейскихъ дворахъ, вездѣ посѣщалъ высшее общество, но нигдѣ не чувствовалъ себя такъ связаннымъ, какъ въ проклятомъ вашемъ аристократическомъ кругу. Всякій разъ, когда я вхожу въ залу княгини В\*—и вижу эти неподвижныя муміи, напоминающія мнѣ египетское кладбище, какой-то холодъ меня пронимаетъ. Межъ ними нѣтъ ни одной моральной власти, ни одно имя не натвержено мнѣ славою... Передъ кѣмъ-же я робѣю?
Передъ недоброжелательствомъ, отвѣчалъ Русскій. Это черта нашихъ нравовъ. Въ народѣ выражается она насмѣш-

ливостью, въ высшемъ кругу невниманиемъ и холодностью.

И такъ, холодъ и недоброжелательство, — вотъ что постоянно чувствовалъ вокругъ себя Пушкинъ; можно себъ представить, какъ должна была страдать чуткая и нѣжная душа поэта. Не нужно при этомъ упускать изъ виду, что Пушкинъ представляетъ намъ одинъ изъ образцовъ полнаго *душевнаго здоровъя*. Малодушія въ немъ не было и тѣни; онъ не могъ предаваться сантиментальному унынію, не могъ падать духомъ и изливаться въ жалобахъ. Поэтому, проблески страданія, которыя мы у него видимъ, имѣютъ такой сдержанный характеръ и выразились какъ будто помимо его воли.

Со всёмъ мирился Пушкинъ; во что бы то ни стало онъ хотёлъ жить, сохранять душевную бодрость и силу и пёть свои "дивныя пёсни". Ему ставять обыкновенно въ упрекъ, почему онъ не былъ дѣятелемъ протеста противъ современнаго ему порядка вещей, почему онъ уживался въ немъ. Но тутъ великая тайна. Онъ ужился

со своимъ временемъ только потому, что былъ великій поэть, что у него былъ алтарь, огонь котораго онъ долженъ былъ свято охранять.

Есть случаи, когда человѣкъ имѣетъ право служить только вѣчнымъ требованіямъ души. Такъ было при появленіи христіанства. Для спасенія себя, для того чтобы остаться человѣкомъ въ вючномъ смыслѣ этого слова, человѣкъ одаренъ страшною живучестію. Такъ, цвѣтокъ иногда выростаетъ въ трещинѣ скалы и, не смотря на зной и безплодіе окружающей его пустыни, блещетъ и благоухаетъ. Ужели кто-нибудь, вмѣсто того, чтобы любоваться имъ, станетъ укорять его за то, что онъ не чахнеть?

Пушкинъ и безъ того умеръ рано, умеръ жертвою своихъ отношеній къ окружавшимъ его людямъ; но онъ успѣлъ сохранить намъ въ себѣ великаго поэта. Въ этомъ обнаруживается такое обиліе жизни, такая твердость характера, такая вѣра въ себя и геніальная проницательность относительно своей судьбы, что невольно является мысль объ избранной натурѣ и высшемъ назначеніи.

Но холодъ, холодъ, на который жаловался Пушкинъ при жизни, окружаетъ, какъ видно, до сихъ поръ его "дивныя пѣсни". Мы все еще не сроднились съ нашимъ поэтомъ; все еще онъ какъ будто чужой между нами и терпить обиду непониманія.

26 ноября 1865.



# II.

# Главное сокровище нашей литературы.

### (Omev. San. 1867, **AGE.**).

Бѣдна наша литература, но у нась есть Пушкинъ.

Пока будеть существовать русскій народь и русскій языкъ, и даже болѣе—пока "живъ будеть хоть одинъ піитъ", пока для людей будеть существовать поэзія, до тѣхъ поръ будуть говорить о Пушкинѣ, до тѣхъ поръ люди будуть погружаться въ созерцаніе этого удивительнаго свѣтила, услаждать и просвѣтлять свою душу его чистыми лучами, его безупречно яснымъ сіяніемъ.

Есть нѣчто безумное (скажемъ высокимъ слогомъ, чтобы не употреблять другихъ словъ, можеть быть болѣе точныхъ и справедливыхъ, но не гармонирующихъ съ важностію предмета, о которомъ мы заговороли), есть нѣчто поразительно-безумное во многихъ сужденіяхь и толкованіяхъ, которымъ подвергался Пушкинъ въ нашей—какъ бы сказать?—днйствовавшей литературѣ, въ той части литературы, которая, исполнившись непобѣдимой вѣры въ свои силы и свое призваніе, принялас все рѣшать вновь, взяла на себя установить надлежащій взглядъ на всѣ вещи въ мірѣ, а между прочимъ и на русскую литературу. Не всегда слѣдуетъ быть строгимъ къ сужденіямъ людей; мы даже впадемъ въ смѣш-

ное, если слишкомъ усердно будемъ гоняться за несостоятельностію этихъ сужденій. Гораздо полезнѣе и правильнѣе искать въ каждомъ сужденіи истинныхъ его поводовъ, и слѣдовательно, правдивой его стороны. Человѣкъ даже мало развитый и проницательный, если судитъ искренно и добросовѣстно, все-таки касается какойнибудь дѣйствительной черты обсуждаемаго предмета, такъ что, при надлежащемъ вниманіи, можно дать его сужденію совершенно здравое истолкованіе. Но, разбирая сужденія о Пушкинѣ, о которыхъ мы завели рѣчь, почти нѣтъ возможности стать даже и на такую точку зрѣнія.

Прежде всего, здѣсь васъ поражаетъ безмѣрная диспропорція между предметомъ этихъ сужденій и силами и пріемами судящихъ. Съ одной стороны вы видите явленіе громадное, глубокое, ширящееся въ безконечность, явленіе, въ которомъ отзывается вѣчная красота души человѣческой, воплощаются ея безпрестанныя стремленія; съ другой стороны вы видите людей съ микроскопическиузкими и слѣпыми взглядами, съ невѣроятно короткими мѣрками и циркулями, предназначаемыми для измѣренія и оцѣнки великаго явленія. Эти люди очевидно лишены всякихъ средствъ справиться съ задачею, которую они себѣ предлагають. И вотъ почему ихъ усилія, дерзкія, самодовольныя, а въ дѣйствительности невозможныя и нелѣпыя, производятъ впечатлѣніе безумія.

Въ нашъ много-умный вѣкъ непониманіе великаго часто также идеть за признакъ ума; между тѣмъ, въ сущности, не составляеть-ли это непониманіе самаго разительнаго доказательства умственной слабости?

Изъ всѣхъ явленій русской жизни, Пушкинъ всего настоятельнѣе требуетъ такого отношенія къ себѣ, ка-

## главное сокровище нашей литературы

кого требуеть вообще поэзія, искусство, красота, т. е. прежде всего—*созерцанія*. Полемизировать съ Пушкинымъ, какъ это дѣлали нѣкоторые изъ нашихъ новѣйшихъ критиковъ—есть великая нелѣпость; больше, чѣмъ кого-нибудь, Пушкина слѣдуеть изучать, и тотъ отнесется къ нему всего правильнѣе, кто всѣхъ больше извлечеть исъ него поученія, кто всѣхъ больше найдетъ въ немъ откровеній, указаній на глубокій и сокровенный смыслъ явленій души человѣческой вообще и русской души въ особенности.

Такъ-какъ все у насъ забывается, все быстро изглаживается изъ памяти, такъ-какъ умы наши, слишкомъ подавленные многоразличными заботами, слишкомъ развлеченные постоянно надвигающимися, въ различныхъ видахъ и формахъ возобновляющимися задачами, рѣдко пользуются тѣмъ состояніемъ спокойствія, которое необходимо для остановки на прешломъ и правильной его оцѣнки, то мы считаемъ нелишнимъ указать здѣсь нѣкоторыя черты историческаго и вѣковѣчнаго значенія Пушкина.

Мы вообще мало вѣримъ въ себя и до сихъ поръ принуждены отдавать себѣ отчеть въ своихъ силахъ; даже столь яркое явленіе, какъ Пушкинъ, не составляетъ для насъ твердой точки опоры; такъ, сомнѣваясь въ своемъ духовномъ значеніи для нашихъ братьевъ Славянъ\*), мы сдѣлали предположеніе, что, можетъ быть, они превзойдутъ насъ въ поэзіи, и что тогда, можетъ быть, "стихи Пушкина вмѣстѣ съ его прозой нами-же самими будуть отнесены въ разрядъ ученическихъ попытокъ, недостигшихъ умѣнья владѣть вполнѣ образованной рѣчью!"

<sup>\*)</sup> Газета "Москва", 1867, № 97. Статья Н. Гилярова-Платонова.

Превзойти Пушкина! Отодвинуть его произведенія въ разрядъ ученическихъ попытокъ! Подобная въра вь быстроту и силу человѣческаго прогресса, подобный нигилизмъ въ отношении къ драгоценнейшимъ произведеніямъ нашей литературы — едва-ли однако-жь многихъ поразить изумленіем вь надлежащей степени. Такова у насъ слабость сознанія нашей духовной жизни, такова шаткость во взглядахъ на нее. Немногіе чувствують, а еще менње знають, что Пушкина отодвигать некуда, что затмѣвать его невозможно, что самыя эти выраженія, взятыя изъ ходячихъ формулъ прогресса, непристойны въ сужденіяхъ о предметахъ этого рода. Викторъ Гюго въ своей книгъ о Шекспиръ утверждаетъ, что великіе поэты должны быть признаваемы равными между собою. Хотя это все-таки формула, но она несравненно ближе къ истинѣ, чѣмъ размѣщеніе поэтовь по нѣкоторой лестнице превосходства и преемственной последовательности.

Но немногіе у нась признають, что Пушкинъ великій поэть, что для оцёнки его необходимо подниматься на эти возвышенныя точки зрёнія. Возьмемъ сперва внѣшнюю сторону. Мы, повидимому, еще не считаемъ свой литературный языкъ вполнѣ готовымъ орудіемъ для воплощенія высокихъ созданій духа. Если можно было сдѣлать предположеніе, что стихи и проза Пушкина не достигають полнаго умвнья владніть образованной ртьчью, то, значить, подобнаго умѣнья вообще еще не достигла русская литература.

Эта мысль нетолько возможна, но многіе весьма искренно ее исповѣдують. Въ языкѣ у нась, по видимому, существуеть значительная разноголосица, и разныя попытки обновить языкъ, внести въ него ту или другую

1

Digitized by Google

## ГЛАВНОЕ СОКРОВИЩЕ НАШЕЙ ЛИТЕРАТУРЫ

} .

струю, какъ будто доказывають, что нашъ литературный языкъ еще не установился. Подобное мнѣніе намъ кажется весьма неправильнымъ. Ту свободу, которою пользуются наши писатели въ отношеніи къ языку и которая доказываетъ полную зрѣлость этого языка, они все еще, по старой привычкѣ, принимаютъ за признакъ несовершенства языка, за признакъ его неустановленности.

Приведемъ здѣсь слова одного изъ извѣстнѣйшихъ нашихъ филологовъ, весьма спредѣленно указывающія на состояніе нашего литературнаго языка и на значеніе Пушкина въ этомъ языкѣ. Вотъ что было сказано лѣтъ двѣнадцать назадъ:

"Въ поэтическомъ словѣ Пушкина пришли къ окончательному равновѣсію всѣ стихіи русской рѣчи".

"Изящество рѣчи Пушкина вышло не изъ хаоса. Хаосъ прекратился до него, и уже до него возникъ стройный и правильный порядокъ. Но въ дѣятельности нашего поэта окончилось развитіе этого порядка; въ ней, наконецъ, успокоплся внутренній трудъ образованія языка; въ Пушкинѣ творческая мысль заключила рядъ своихъ завоеваній въ этой области, раздѣлалась съ нею и освободилась для новыхъ задачъ, для иной дѣятельности. Настоящій русскій языкъ есть уже языкъ совершенно создавшійся, принявшій всѣ впечатлѣнія образующей силы и дающій полную возможность для всякаго умственнаго развитія".

"Русскій языкъ, слава Богу! окончательно образовался и не нуждается ни въ какихъ блюстителяхъ. Писатели, которые въ настоящее время грѣшатъ противъ духа и законовъ языка, вредятъ только своей мысли; языку-же вредить отнюдь не могутъ и заботы о немъ совершенно излишни".

"Геніемъ Пушкина завершенъ рядъ славныхъ усилій, которыя дали русскому слову силу всемірную, силу служить пре раснымъ орудіемъ духу жизни и развитія".

"Первый и главный признакъ полнаго равновъсія, въ какое поэзія Пушкина привела всъ стихіи русской ръчи, видимъ мы въ совершенной свободъ ея движеній".

"У Пушкина впервые легко и непринужденно сошлись въ одну рѣчь и церковно-славянская форма, и народное реченіе, и реченіе этимологически чуждое, но усвоенное мыслью, какъ ея собственное, ни одному языку исключительно не принадлежащее и всѣми языками равно признанное выраженіе" ("Русск. Вѣстн.", 1856, кн. 2. Статья М. Н. Каткова).

Исторія нашей литературы послѣ Пушкина какъ нельзя лучше подтверждаеть эти положенія. Никакихъ существенныхъ перемѣнъ не произошло въ нашемъ языкѣ; нельзя указать въ немъ никакого новаго періода, хотябы слабо отличающагося отъ предъндущаго. Послъдняя повъсть Тургенева писана вполнъ пушкинскимъ языкомъ; а всяческія отступленія и новаторства, нынче очень обыкновенныя въ литературъ, суть очевидно только колебанія въ предѣлахъ той-же мѣры, той-же основной гармоніи, которая найдена Пушкинымъ. Нынъ очень часто пишутъ и переводятъ языкомъ, напоминающимъ до-карамзинское время; другіе, избъгая этой мертвенной книжности, до того переполняють рѣчь изысканно русскими оборотами и словами, что ихъ читать невозможно (Кохановская, Бицынъ). И то и другое составляетъ умышленное или неумышленное нарушение надлежащей мѣры нашего литературнаго языка, мѣры не предполагаемой. не составляющей нъкотораго достижимаго будущаго, а

уже существующей, уже указанной ясными чертами въ произведеніяхъ Пушкина.

Обратимся теперь къ внутреннему значенію Пушкина. Оно вполнѣ соотвѣтствуеть его значенію въ исторіи нашего языка. Мы приведемъ здѣсь свидѣтельство одного знаменитаго нѣмецкаго критика, Варнгагена фон-Энзе. Сужденія этого критика въ этомъ случаѣ тысячекратно основательнѣе, чѣмъ нашихъ отечественныхъ мыслителей (за исключеніемъ одного, о которомъ современемъ мы скажемъ подробно и ясно, какъ всегда слѣдуетъ говорить для нашихъ читателей)\*). Но кромѣ того, сужденія этого нѣмца отличаются такой очевидной искренностію, такою полнотою глубокаго и самостоятельнаго убѣжденія, что болѣе всякихъ другихъ способны поразить разумѣющаго читателя.

Варнгагенъ фон-Энзе говорить, что въ Пушкинѣ явилась на свѣть русская поэзія, которой до тѣхъ поръ не существовало. "Мы можемъ видѣть на себѣ" прибавляеть онъ— "какъ долго можеть замедлиться развитіе этого цвѣтка, при роскошномъ процвѣтаніи другихъ сторонъ народной жизни: наша поэзія со вчерашняго дня; до Гете и Шиллера нѣмцы не имѣли поэта выразителя ихъ совокупнаго образованія во всей его цѣлости".

Что для нёмцевь Гете и Шиллеръ, то для насъ Пушкинъ; то-есть, во-первыхъ, онъ поэтъ въ высшемъ смыслѣ слова; онъ, по выраженію Виктора Гюго, принадлежитъ къ сонму "равныхъ", а во-вторыхъ, по этому самому, онъ "поэтъ оригинальный, поэтъ самобытный". На этомъ второмъ положения критикъ останавливается

\*) Аполлона Григорьева.

Поздн. Прим.

Digitized by Google

сь особенной настойчивостію, какъ на весьма существенномъ, тѣмъ больше, что, по его словамъ, "русскіе сами, по скромности или осторожности, нерѣдко называють Пушкина подражателемъ", и онъ находить, что "они уже слишкомъ далеко простерли эту скромность, или эту осторожность".

Критикъ постарался вслёдствіе этого характеризовать особенность пушкинской поэзіи, и вотъ эту-то характеристику, составляющую лучшее и центральное мёсто статьи, мы и напомнимъ читателямъ. Сопоставляя Пушкина съ Байрономъ и Шиллеромъ, Варнгагенъ фон-Энзе говоритъ:

"Въ немъ та-же противоположность и раздоръ мечты съ дъйствительностію, та-же тоска, то-же полное сомнъній уныніе, та-же печаль по утраченномъ и грусть по недостижимомъ счастіи, та-же разорванность и величественная, великодушная преданность-всѣ эти качества, особенно преобладающія въ Байронь. Но главное существенное свойство Пушкина, отличающее его оть нихъ, состоить вь томъ, что онъ живымъ образомъ слилъ всѣ исчисленныя нами качества съ ихъ ръшительной противоположностію, именно-съ свъжею духовною гармоніею, которая, какъ яркое сіяніе солнца, просвѣчиваеть сквозь его поэзію и всегда, при самых ь мрачных ь ощущеніяхъ, при самомъ страшномъ отчаяніи, подаеть утѣшеніе и надежду. Въ гармоніи, въ этомъ направленіи къ мощному и дъйствительному, укръпляющемъ сердце, вселяющемъ мужество въ духъ, мы можемъ сравнить его съ Гете. Истинная поэзія есть радость и утъщеніе, и для того, чтобы быть этимъ, она нисходить до всъхъ страданій и горестей. Укрѣпляющую, живительную силу Пушкина испытаеть на себъ всякій, кто будеть читать

## главное сокровище нашей литературы

его созданія. Его геній столь-же способень къ комическому и шутливому, сколько къ трагическому и патетическому; особенно-же склонень онь къ ироническому, которое часто переходить у него въюморъ, въ благороднъйшемъ смыслъ этаго слова. Свътлая гармонія, бодрое мужество составляють основу его поэзіи, основу, по которой всѣ другія его свойства пробъгають, какъ тъни, или лучше, какъ оттънки. Его характеру вполнъ равновъсно его выражение: вездъ быстраякраткость, вездъ свъжій, совершенно-самостоятельный сосредоточенный образъ, яркая молнія духа, рызкій оборотъ. Мало поэтовъ, которые были-бы такъ чужды, какъ Пушкинъ, всего пзысканнаго, растянутаго, всякаго соп атоге набираемаго хлама. Его естественность, довольствующаяся самымъ простымъ словомъ, быстро схватывающая каждый предметь, его могучее воображение, полное согрѣвающей теплоты и величія; его то кроткое, то горькое остроуміе—все соединяется для того, чтобы произвесть самое гармоническое, самое благотворное впечатлёніе въ духѣ безпрерывно-занятаго п безпрерывно-свободнаго, ни минуты не мучимаго читателя ".\*).

Воть страница, которая, можно предполагать, навсегда свяжеть имя нѣмецкаго критика съ именемъ нашего великаго поэта. Каждый, кто знакомъ съ Пушкинымъ, даже не глубоко, согласится, что черты этой яркой характеристики вполнѣ идуть къ прекрасному образу пушкинской поэзіи. Замѣтимъ поразительное обстоятельство. Изъ словъ Варнгагена фон-Энзе ясно видно, что, и по духу и по формѣ, эта поэзія всего

\*) Отеч. Записки 1839 г. Статья М. Каткова: Отвыет иностранца о Пушкинъ.

Digitized by Google

ближе подходить къ идеалу истинной поэзіи, что въ немъ самый чистый (наиболѣе гармоническій) духъ воплотился въ самой чистой формѣ. И таково дѣйствительно значеніе Пушкина для всякаго, кто успѣлъ понять и полюбить его. Какъ-бы ни были величавы и многозначительны произведенія другихъ поэтовъ, Пушкинъ для каждаго понимающаго есть поэть несравненный, такъ-сказать, самый поэтичный изъ поэтовъ.

Замѣтимъ еще также, что въ Пушкинѣ, какъ въ величайшемъ представителѣ нашей литературы, отразились всѣ черты, характеризующія нашу литературу. Способность Пушкина къ шутливому п ироническому, способность, очевидно, поразившая Варнгагена фон-Энзе въ такомъ возвышенномъ и нѣжномъ поэтѣ, есть общая особенность, общая сильная струна нашей литературы, столь нетерпящей ничего прѣснаго, и столь любящей "лить слезы сквозь видимый міру смѣхъ". Точно такъ быстрая краткость выраженія, свъжесть образовъ, естественность, довольствующаяся самыли простыми словами, --- всё эти качества до сихъ поръ составляють замѣтное и сознательно-цѣнимое достоинство нашихъ писателей. Даже самые маленькіе изъ нихъ не любять ничего изысканнаго, растянутаго, никакого con amore набираемаго хлама. Вслъдствіе этого общаго свойства, наша литература вообще отличается малымъ объемомъ, быстрою краткостію своихъ произведеній и періодовъ. Содержаніе ея гораздо глубже и значительнье, чыть можно подумать, судя по ея малому объему, по ея скупости на форму, на выражение.

Но обратимся къ Пушкину. Ему не чуждо было сознаніе своего величія. Этому простому человѣку ("одному изъ простѣйшихъ, какіе были въ мірѣ", по замѣчанію

### ГЛАВНОЕ СОКРОВИЩЕ НАШЕЙ ЛИТЕРАТУРЫ

Аполлона Григорьева), добродушно признававшему себя орудіемъ какой-то высшей силы, должно быть иногда странно было чувствовать себя такъ высоко. По временамъ, однако-же, онъ ощущалъ въ себѣ такую могучую увѣренность, такъ свободно носились его крылья по чистой эеирной области, которой онъ былъ жителемъ, что душа его наполнялась гордой радостію, и онъ невольно бросалъ съ своихъ высотъ на другіе умы взглядъ, такъ-сказать, играющій высокомѣріемъ.

Въ одно изъ такихъ временъ, добродушный Пушкинъ написалъ двѣ пародіи, именно "Лѣтопись села Горохина", пародію на "Исторію Государства Россійскаго" Карамзина, и такъ называемыя второе и третіе "Подражанія Данту", составляющія пародію на "Адъ Божественной Комедіи" Данта. Сколько помнится, никогда не было указано на такое значеніе этихъ произведеній; между тѣмъ оно несомнѣнно, и мы указываемъ на него, какъ на свидѣтельство тѣхъ проблесковъ сознанія своего величія, которые въ этомъ случаѣ, то-есть у Пушкина, доказываютъ самое величіе.

Но скажемъ прежде нѣсколько словъ о томъ, что такое пародія. Читатели, привыкшіе къ современнымъ ходячимъ пародіямъ, пожалуй, видять въ нихъ что-то не совсѣмъ хорошее, и готовы будуть найти, что мы не дѣлаемъ чести Пушкину, приписавъ ему охоту упражняться въ этомъ родѣ поэзіи. Пародія составляеть нынче большею частію безтолковое глумленіе надъ пародируемымъ произведеніемъ, состоящее въ безцеремонномъ искаженіи его смысла, тона и духа. Это дѣло легкое и безплодное, въ которомъ талантъ замѣняется грязнымъ воображеніемъ, одѣвающимъ въ пошлость все, что ни видитъ передъ собою.

Не такова настоящая, поэтическая пародія. Она требуетъ глубокаго и строгаго проникновенія въ духъ и манеру писателя, который пародируется. Чёмъ ближе пародія Къ подлиннику, тѣмъ она выше. Во вторыхъ, такая пародія требуетъ полнаго и мѣткаго указанія противорѣчій, которыя пародируемый тѣхъ писатель представляеть въ отношении къ дъйствительности, или къ идеалу; слѣдовательно, такая пародія требуеть яснаго пониманія этой дъйствительности, этого илеала: она вызывается этимъ пониманиемъ и служить для его выраженія и проясненія. Такимъ образомъ, изъ-за настояшей пародія долженъ выглядывать тоть взглядь на предметь, то лучшее и высшее его понимание, противъ котораго фальшивить пародируемый авторъ.

Въ такомъ смыслѣ, какъ обличеніе фальши передъ истиною, пародія есть вполнѣ поэтическое дѣло, вызываемое дѣйствительною поэтическою потребностію и требующее высокаго таланта. И въ этомъ смыслѣ пародіи Пушкина есть произведенія удивптельныя по глубинѣ и мастерству, лучщія пародіи, какія когда либо были писаны.

Сдѣлаемъ еще отступленіе. Пародіи Пушкина писаны въ 1830 году, въ самомъ плодотворномъ году его дѣятельности. По мнѣнію П. В. Анненкова, впрочемъ, пародія на Данта писана нѣсколько позднѣе въ 1832 году. Но Пушкинъ до конца своей жизни никогда не думалъ печатать этихъ странныхъ произведеній, и они явились только послѣ его смерти въ "Современникъ". Мы знаемъ, что въ послѣднее свое время Пушкинъ вообще боялся публики, поэтому медлилъ печатаніемъ своихъ вещей, или употреблялъ разныя уловки и предосторожности, чтобы охранить себя отъ неблагопріятныхъ сужденій. Въ отношеніи къ пародіямъ, можно почти навѣрное сказать, что онѣ сдѣланы имъ только для себя. Это была свободная игра его могучаго генія, смыслъ которой едва-ли былъ бы доступенъ для его читателей.

Такимъ образомъ, эти произведенія составляють одно изъ указаній на тё широкіе размахи, къ которымъ способенъ былъ Пушкинъ, на тё глубокія и трудныя задачи, которыхъ онъ касался смѣло, какъ власть имущій. Подобныхъ геніальныхъ попытокъ не мало у Пушкина, и онѣ могутъ представить для насъ высокое поученіе, если мы уразумѣемъ ихъ въ настоящемъ смыслѣ.

Не имѣя въ виду изложить здѣсь полный анализъ двухъ пародій, о которыхъ мы говоримъ, приведемъ, однако-же, нѣкоторыя доказательства своего мнѣнія.

"Лѣтопись села Горохина" писана языкомъ карамзинской "Исторіи", этимъ знаменитымъ слогомъ, въ которомъ русская проза впервые зазвучала нѣсколько искусственною и монотонною, но ясною мелодіею. Расположение пародіи напоминаеть первый томъ "Исторіи Государства Россійскаго". Вступленіе соотвѣтствуеть предисловію. Оть стиховь и пов'єстей Б'елкинъ, подобно Карамзину, перешелъ къ исторіи, и перешелъ съ тѣми же чувствами. "Мысль" — пишеть Бълкинъ — "оставить мелочные и сомнительные анекдоты для повъствования великихъ и истинныхъ происшествій давно тревожила мое воображеніе" (т. IV, стр. 223). Такъ смотрыть и Карамзинъ. "И вымыслы нравятся" — говорилъ онъ--, но для полнаго удовольствія должно обманывать себя и думать, что они истина" (Предисл. Х). Взглядъ на значение истории у обоихъ совершенно одинаковъ. "Быть сулією, наблюдателемъ и пророкомъ вѣковъ и

народовъ казалось мнѣ высшею степенью, доступной для писателя". Такъ пишетъ Бѣлкинъ, и такъ-же начинаетъ Карамзинъ: "Исторія есть священная книга народовъ, главная, необходимая; зерцало ихъ бытія и дѣятельности; скрижаль откровеній и правилъ" и пр.

За вступленіемъ слѣдуеть списокъ источниковъ какъ и у Карамзина; затѣмъ "Баснословныя Времена", соотвѣтствующія первой главѣ, и "Времена Историческія", соотвѣтствующія третьей главѣ перваго тома "Исторіи Государства Россійскаго".

Всего яснѣе параллельность двухъ послѣднихъ частей. Карамзинъ всячески восхваляеть древнихъ славянъ; тѣмъ-же хвалебнымъ тономъ пишетъ Бѣлкинъ о своихъ горохинцахъ.

Карамзинъ: "Славяне имѣли въ странѣ своей истинное богатство людей: тучные луга для скотоводства, и земли плодоносныя для хлѣбопашества, въ которомъ издревле упражнялись" (стр. 64).

Бѣлкинъ: "Издревле Горохино славилось своимъ плодородіемъ и благораствореннымъ климатомъ. На тучныхъ его нивахъ родятся: рожь, овесъ, ячмень и гречиха".

Карамзинъ: "Греки, осуждая нечистоту славянъ, хвалятъ ихъ стройность, высокій ростъ и мужественную пріятность лица. Загарая отъ жаркихъ лучей солнца они казались смуглыми, и всѣ безъ исключенія были русые, (стр. 55).

Бѣлкинъ: "Обитатели Горохина, большею частію, роста средняго, сложенія крѣпкаго и мужественнаго; глаза ихъ сѣрые, волосы русые или рыжіе".

Карамзинъ: "Поляне были *образованние* другихъ". "Древніе славяне въ низкихъ хижинахъ своихъ умѣли наслаждаться дѣйствіемъ такъ-называемыхъ Искусствъ Изящныхъ". "Волынка, гудокъ и дудка были также извъстны предкамъ нашимъ: ибо всъ народы славянские донынъ любятъ ихъ" (стр. 69).

Бѣлкинъ: "Музыка была всегда любимое искусство образованныхъ Горохинцевъ; балалайка и волынка, услаждая чувства и сердце, понынѣ раздаются въ ихъ жилищахъ, особенно въ древнемъ общественномъ зданіи, украшенномъ елкою".

Но еще сильнѣе, чѣмъ въ отдѣльныхъ чертахъ, въ общемъ тонѣ "Лѣтописи села Горохина" чувствуется удивительно-схваченная манера Карамзина; перечитывая потомъ первый томъ "Исторіи", нельзя не чувствовать глубокой фальши, въ которую впалъ Карамзинъ, рѣзкаго и потому смѣшнаго противорѣчія между предметомъ и положеніемъ.

Итакъ, воть что сдѣлалъ Пушкинъ. Онъ позволилъ себѣ лукавую и веселую дерзость, далеко превосходящую дерзости современныхъ намъ нигилистовъ. Онъ рѣшился подсмѣяться надъ нашими лѣтописями и надъ великимъ трудомъ Карамзина, безъ сомнѣнія, величайшимъ произведеніемъ русской литературы до Пушкина.

Но какая разница между взглядомъ поэта, умѣющаго видѣть больше другихъ людей, и тупымъ отрицаніемъ, опирающимся на одномъ непониманіи! Сквозь насмѣшки Пушкина сквозитъ истина дѣла; какъ живое, встаетъ передъ вами Горохино, и вы начинаете догадываться, въ какомъ правдивомъ свѣтѣ можно-бы изложить исторію нашихъ предковъ. Карамзинъ, очевидно, употребилъ для этой исторіи чужія мѣрки, облекъ ее въ ложныя краски; Пушкинъ глубоко почувствовалъ фальшь и попробовалъ сдѣлать нѣсколько штриховъ, вполнѣ вѣрныхъ дѣйствительности: контрастъ вышелъ поразительный.

4

Для нашихъ историковъ "Лётопись села Горохина" должна служить постояннымъ указаніемъ на то, къ чему они должны направлять всё усилія при изображеніи далекой старины, людей и нравовъ, стоящихъ на совершенно иныхъ ступеняхъ развитія, имѣющихъ совершенно иныя формы жизни. Всему своя мѣра.

Не такъ легко опредѣлить смыслъ пародіи на Данта. Но что это дѣйствительная пародія, въ этомъ легко убѣдиться. Кто читалъ, тотъ, конечно, помнитъ эти стихи съ нестерпимо-рѣзкими образами:

> И далѣ мы пошли и страхъ обнялъ меня, Въсенокъ, подъ себя поджавъ свое копыто, Крутилъ ростовщика у адскаго огня. Горячій капалъ жиръ въ копченое корыто, И лопалъ на огнѣ печеный ростовщикъ, А я: повъдай мнѣ, въ сей казни что сокрыто? Виргилій мнѣ: мой сынъ, сей казни смыслъ великъ. Одно стяженіе имъ́въ вездъ̀ въ предметѣ, Жиръ должниковъ своихъ сосалъ сей злой старикъ И ихъ безжалостно крутилъ на вашемъ свъ́тѣ.

Туть все Дантовское: краски, обороты, и въ содержаніи — соотвѣтствіе между казнью грѣшника и грѣхами, за которые эта казнь воздается. Для сравненія, воть отрывокъ изъ XXI пѣсни "Ада". Данть видить чернаго бѣса, который бѣжитъ, "стуча копытами и хлопая крылами".

> Взваливъ себѣ на острыя плеча И возлѣ пятъ когтьми вцѣпившись въ кости, Онъ за ноги мчалъ грѣшника, крича: "Вотъ старшина святыя Зиты!"...

Швырнувъ его, умчался бъсъ понурый,

## ГЛАВНОЕ СОКРОВИЩЕ НАШЕЙ ЛИТЕРАТУРЫ

а. - <sub>6 5</sub>

И никогда съ такою быстротой За воромъ песъ не гнался изъ конуры. Тотъ въ глубь нырнулъ и всплылъ, облитъ смолой; А демоны изъ-подъ скалы висячей Вскричали: "Здёсь иконы нѣтъ святой!"

И сто багровъ въ него всадили вмигъ, Вскричавъ: "Пляши, гдъ варъ сильнъй вскипаетъ И, если можешь, надувай другихъ!" Такъ поваренковъ поваръ заставляетъ Крючками мясо погружать въ котлѣ, Когда оно поверхъ воды всплываетъ. (Переводъ Д. Мина. XXI, 34—57).

Очевидно, поэтическое чувство Пушкина было оскорблено грубою матеріальностью этихъ картинъ, избыткомъ въ нихъ яркихъ красокъ и рѣзкихъ движеній, заслоняющихъ внутреннее содержаніе. Въ этомъ ощущеніи дисгармоніи выразилась и разница между южной, итальянской натурой Данта и сѣверною природой нашего поэта, и, можетъ быть, другая, еще болѣе глубокая разница, между міросозерцаніемъ Запада вообще и среднихъ вѣковъ въ особенности, и міросозерцаніемъ нашего времени и нашего русскаго духовнаго строя. Въ другихъ, уже серьезныхъ, а не пародическихъ терцинахъ Пушкинъ, кажется, пробовалъ олицетворять свои собственныя свяиснныя идеи, и тогда получились уже совершенно иные образы. Вспомните эту величавую жену, которую поэтъ видѣлъ такъ ясно:

Ея чела я помню покрывало И очи, свътлыя какъ небеса.

Какая чистога линій, какое спокойствіе и простота въ этомъ образъ, а между тъмъ, онъ исполненъ невыразимаго величія:

33



Меня смущала строгая краса Ея чела, спокойныхъ устъ и взоровъ И полныя святыни словеса.

(Изъ статьи: Бъдность нашей литературы).

# III.

# Замътки о Пушкинъ.

("Складчина", сборникъ. 1874. Спб.).

Имя Пушкина растеть. Уже при самомъ своемъ появленіи оно производило на людей какое-то магическое дъйствіе, но, тогда какъ такое дъйствіе обыкновенно съ годами слабъетъ или исчезаетъ, очарованіе имени Пушкина продолжается до сихъ поръ и даже становится глубже.

> За новизной бъжать смиренно Народъ безсмысленный привыкъ,—

— воть обыкновенный ходъ дѣла; люди имѣють несчастіе забывать прошлое и обращаться душою къ новымъ предметамъ. Понемногу они перестають понимать и чувствовать даже самое прекрасное, самое великое, что только можеть явиться на землѣ, и предпочитають ему предметы часто гораздо низшаго разряда. Такъ было и съ Пушкинымъ; было послѣ него нѣсколько минуть, когда новыя литературныя явленія казалось навсегда заслоняли его; вкусъ къ Цушкину тупѣлъ и все вниманіе сосредоточивалось на новомъ предметѣ восторга. Но проходило время, и то, что въ близи казалось огромнымъ, становилось на разстояніи меньше, и наконецъ мы видѣли, что Пушкинъ по прежнему возвышается надъ всею нашею литературою, и до него и послѣ него.

Конечно, понимание стараго писателя всегда бываетъ менње доступно, менње распространено, чњмъ иного новаго. Но за то это понимание стало глубже; мы приписываемъ теперь Пушкину гораздо болѣе важное значеніе, чѣмъ приписывалось прежде. Мы съ удивленіемъ видѣли, что, когда мы измѣняли и старались возвысить свою точку зрѣнія, то это не вело къ умаленію нашего поэта, а только открывало намъ новыя, еще не видънныя нами черты его силы и красоты. Мы находимъ теперь, что, не смотря на множество по видимому новыхъ путей, которыми шла съ тѣхъ поръ русская литература, эти пути были только продолжениемъ дорогъ уже начатыхъ или совершенно пробитыхъ Пушкинымъ. Въ настоящую минуту съ удовольствіемъ читается большой романъ, въ которомъ молодой авторъ между прочимъ развилъ нѣкоторыя черты одного изъ произведеній Пушкина, даже не взявши всѣхъ черть, какія годились-бы для его предмета \*). Сдълана была не одна попытка формулировать значение Пушкина, но это огромное и многообразное явленіе, наполняя каждую изъ добытыхъ для него формулъ, какъ будто не вмѣщается ни въ одной изъ нихъ; чувствуется, что въ немъ есть еще многое, перехватывающее края самой широкой формулы.

Вотъ почему, до сихъ поръ всякій, желающій говорить о Пупікинѣ, долженъ, намъ кажется, начать съ извиненія передъ читателями, что онъ берется въ томъ или другомъ отношеніи измѣрять эту неисчерпаемую глубину. Мы здѣсь не думаемъ предлагать черты, которыми

<sup>\*)</sup> Пугачевцы, гр. Саліаса.

#### ЗАМЪТКИ О ПУШКИНЪ

47.4

рисуется полный образъ Пушкина: мы предложимъ только частныя замѣчанія, отдѣльныя наблюденія; искренняя любовь къ произведеніямъ поэта можетъ быть не дастъ намъ провиниться въ дерзости.

# I.

# Нътъ нововведений.

Пушкинъ не былъ нововводителемъ. Онъ не создалъ никакой новой литературной формы и даже не пробовалъ создавать. Онъ писалъ точно такіе-же элегіи, посланія, поэмы, сонеты, романсы, какіе обыкновенно писались тогда у насъ и въ иностранныхъ литературахъ, "Евгеній Онѣгинъ" имѣеть форму произведеній Байрона. форма "Капитанской дочки" взята съ романовъ Вальтеръ-Скотта, а "Борисъ Годуновъ" есть по видимому прямой сколокъ съ трагедій Шекспира. Чтобы убъдиться, какъ мало было у Пушкина реформаторскихъ стремле ній въ этомъ отношени, стоить припомнить, что на на огромное "Бориса Годунова" онъ смотрѣлъ какъ нововведение, только потому, что до твхъ поръ трагеди у насъ писались въ французской классической формѣ, и что ему пришлось первому вводить шекспировскую форму. "Борисъ Годуновь", какъ извъстно, былъ раскупленъ съ неслыханною быстротою, но въ литературѣ и между друзьями поэта былъ встръченъ холодомъ и молчаніемъ. Такъ какъ Пушкинъ былъ твердо увъренъ во внутреннихъ достоинствахъ своего произведенія, то онъ приписывалъ его неуспѣхъ только одному—новости формы. Что же онъ вывелъ отсюда? Весьма любопытно, что онъ почти готовъ былъ обвинить самого себя. Вотъ что онъ писалъ:

"Каюсь, что я въ литературѣ скептикъ (чтобъ не сказать хуже), и что всѣ ея секты для меня равны, представляя каждая свою выгодную и невыгодную стороны. Обряды и формы должны-ли суевѣрно порабощать литературную совѣсть? Зачѣмъ писателю не повиноваться принятымъ обычаямъ въ словесности своего народа, какъ онъ повинуется законамъ своего языка? Онъ долженъ владѣть своимъ предметомъ не смотря на затруднительность правилъ, какъ онъ обязанъ владѣть языкомъ не смотря на грамматическія оковы" (т. І, стр. 146. Изд. Анненк.).

И нѣсколько далѣе:

"Воспитанные подъ вліяніемъ французской критики, русскіе привыкли къ правиламъ, утвержденнымъ сею критикою, и неохотно сметрятъ на все, что не подходитъ подъ ея законы. *Нововведенія* опасны и, кажется, не нужны" (стр. 147).

Въ этихъ словахъ выражается не одно огорченіе; они слишкомъ точны и ясны, и притомъ вполнѣ согласуются съ обыкновенною практикою Пушкина. Мы видимъ на опытѣ, что для него всѣ формы были равны; съ удивительною гибкостію онъ цѣнилъ и уловлялъ всѣ достоинства данной формы и умѣлъ приспособляться къ ея стѣсненіямъ. Вотъ отчего онъ былъ скептикъ, то есть ни за какою формою не признавалъ ни безусловной законности, ни безусловной негодности; вотъ отчего онъ не былъ, какъ онъ выражается, суевърно порабощенъ формамъ, то есть былъ вполнѣ свободенъ отъ нихъ, могъ по произволу держаться той, какой ему вздумается. Въ каждой онъ чувствовалъ себя почти одинаково ловко; онъ вливалъ въ нихъ обыкновенно столько содержанія, что оно, такъ сказать, поглощало форму. Были въ его время привычные образы, привычныя украшенія для поэтическихъ произведеній; таковы, напримѣръ, миеологическіе образы, Муза, Аполлонъ, Вакхъ, Киприда и пр. Пушкинъ цѣликомъ принялъ и до конца дней сохранилъ ихъ. Онъ употребляетъ ихъ даже въ самыхъ искреннихъ, вырвавшихся изъ сердца стихахъ:

> Я слышу вновь друзей предательскій прив'ять На играхъ Вакха и Киприды, в пр.

И какъ хорошо выходить! Ибо дёло всегда не столько въ словахъ и образахъ, сколько въ томъ, что они выражають.

Любимый размѣръ Пушкина опять самый обыкновенный, самый общеупотребительный, — четырехстопный ямбъ Ломоносовскихъ одъ. Если мы вспомнимъ, какъ играли стихомъ Жуковскій, Дельвигь и потомъ Лермонтовъ, то убъдимся, что у Пушкина не было желанія разнообразить размёры, или выдумывать новые. Его стихъ не ему принадлежить; онъ по справедливости долженъ быть приписанъ Ломоносову, владъвшему имъ съ совершенно поэтическимъ мастерствомъ. Пушкинъ, написавшій самъ нѣсколько одъ (напр. "Чудесный день совершился", "Великій день Бородина",-при чемъ онъ только упростилъ форму строфы), нашелъ сверхъ того, что нътъ нужды искать другихъ размѣровъ для другихъ родовъ стихотвореній, и что въ томъ же стихѣ онъ можеть выражать и множество другихъ чувствъ. И здъсь, форма для него была безразлична; стихъ получалъ другой звукъ вслѣдствіе внутренняго теченія рѣчи, а не внѣшняго своего размѣра.

Но всего яснѣе обраружилась эта безпримѣрная гибкость и подвижность Пушкинскаго генія въ языкѣ. Пушкинъ такъ точно чувствовалъ значеніе, оттѣнокъ, красоту, физіономію каждаго слова и каждаго оборота словъ, что

не исключалъ изъ своей рѣчи ни единаго слова и ни единаго оборота. Онъ употреблялъ ихъ всѣ, какъ скоро приходило ихъ мъсто и наступала въ нихъ надобность. Поэтому, никакой изысканности, манерности, односторонности нъть въ языкъ Пушкина. Можно сказать, что онъ навсегда закончилъ образование нашего литературнаго языка: въ самомъ дълъ, онъ лишилъ насъ возможности отличиться старомодностію или нововведеніями, потому что дёломъ и примёромъ разрёшилъ литературё всякія старомодности и всякія нововведенія, съ однимъ условіемъ-чтобы они были умѣстны и нужны. Въ настоящее время можно и должно имѣть свой слогъ, но попытка имѣть свой языкъ невозможна и смѣшна, ибо она значила бы уклоняться отъ употребленія какихъ нибудь словь или оборотовъ даже въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ именно они должны быть употребляемы.

Воть почему, у насъ нѣть писателя такого обильнаго словами и оборотами, какъ Пушкинъ. Въ этомъ и заключается истинное мастерство языка. Если сравнить языкъ Пушкина съ языкомъ Карамзина, то можно подумать, что языкъ Пушкина гораздо старѣе, такъ какъ въ немъ встрѣчается множество формъ уже изгнанныхъ Карамзинымъ. Славянизмы, старыя слова такъ-же мало пугали Пушкина, какъ и формы простонародныя. До конца жизни онъ писалъ (особенно въ прозѣ) сей, оный, токмо, потребный, являетъ и т. п. Теперь, благодаря ему же, намъ это не странно; но прежде было не то, какъ свидѣтельствуетъ хотя бы война противъ сихъ и оныхъ.

Очень трудно, почти невозможно разумѣть что-нибудь опредѣленное подъ выраженіями Пушкинскій стихъ, Пушкинскій слогъ; и этотъ стихъ и этотъ слогъ до такой степени гибки и разнообразны, что ихъ кажется можно опредѣлить только отрицательными качествами, напримѣръ отсутствіемъ всего лишняго, неумѣстнаго, односторонняго, монотоннаго. Такъ называемая Пушкинская фактура стиха едва ли не большею частію принадлежить Ломоносову, слѣдовательно есть какъ бы общая фактура свойственная русскому языку. Несомнѣнно, что стихи Жуковскаго или Ломоносова имѣютъ особенности гораздо болѣе ясныя, гораздо большее своеобразіе въ звукѣ, чѣмъ безконечно разнообразные стихи Пушкина. Возьмите стихи:

> О люди! Всё похожи вы На прародительницу Еву: Что вамъ дано, то не влечетъ,— Васъ непрестанно змій зоветъ Къ себѣ, къ таинственному древу: Запретный плодъ вамъ подавай, А безъ того вамъ рай не въ рай.

Это чудесные стихи, но вмѣстѣ съ тѣмъ это самая простая русская рѣчь, которую можно характеризовать только тѣмъ, что въ ней нѣтъ ничего лишняго, ничего книжнаго, ничего натянутаго, и т. д. А вотъ другіе ямбы:

> Для береговъ отчизны дальной Ты покидала край чужой; Въ часъ незабвенный, въ часъ печальный Я долго плакалъ предъ тобой — —

Здъсь таже простота и отчетливость, но стихъ получилъ несравненную, волшебную музыкальность.

## II.

#### Переимчивость.

Изумительная чуткость была причиной, что Пушкинъ употреблялъ въ дѣло весь запасъ внѣшнихъ формъ, какой

нашелъ въ литературѣ своей и чужой. Но она иногда вела его еще дальше. Иногда Пушкинъ становился какъ бы подражателемъ, то есть перенималъ весь складъ рѣчи, все настроеніе и тонъ какого нибудь поэта. Извѣстно, что Пушкинъ высоко цѣнилъ современныхъ ему и предшествовавшихъ русскихъ поэтовъ. Это происходило отъ необыкновенно живаго ощущенія красотъ, которыя онтъ въ нихъ находилъ и которыя заслоняли отъ него ихъ недостатки и малое достоинство въ цѣломъ. Цѣня такимъ образомъ чужія произведенія, Пушкинъ иногда совершенно входилъ въ ихъ тонъ. Вотъ, напримѣръ, стихотвореніе, которое какъ будто написано самимъ Жуковскимъ:

> Если жизнь тебя обманеть, Не печалься, не сердись; Въ день унынія смирись,— День веселья, върь, настанеть. Сердце въ будущемъ живеть; Настоящее уныло: Все мгновенно, все пройдеть; Что пройдеть, то будеть мило.

Три посланія къ Языкову совершенно сбиваются на языковскіе стихи и звукомъ и мыслями.

> Языковъ! кто тебѣ внушилъ Твое посланіе удалое? Какъ ты шалишь и какъ ты милъ, Какой избытокъ чувствъ и силъ, Какое буйство молодое! Нѣтъ, не кастальскою водой Ты воспоилъ свою Камену; Пегасъ иную Ипокрену Копытомъ вышибъ предъ тобой. Она не хладной льется влагой, Но пѣнится хмѣльною брагой,

Она разъимчива, пьяна, Какъ сей напитокъ благородный, Сліянье рому и вина, Безъ примъси воды негодной, Въ Тригорскомъ жаждою свободной Открытый въ наши времена.

Эту шаловливую шутку можно принять за злую насмѣшку; Пушкинъ *передразнилъ* Языкова, конечно ни мало о томъ не думая и искренно восхищаясь удалымъ посланіемъ.

Точно такъ, намъ кажется, что складъ Державина отразился, и едва ли выгодно для Пушкина, въ слъдующихъ стихахъ "Памятника":

> Нѣтъ! весь я не умру: душа въ завътной лиръ Мой прахъ переживетъ и тлънья убъжитъ— И славенъ буду я, доколь въ подлунномъ мірѣ

Живъ будетъ хоть одинъ піитъ.

Слухъ обо мив пройдеть по всей Руси великой,

И назоветь меня всякь сущий въ ней языкь,

И гордый внукъ Славянъ, и Финнъ, и нынъ дикой Тунгузъ, и другъ степей Калмыкъ.

Мы подчеркнули особенно бросающіяся въ глаза выраженія; эти архаизмы и галлицизмы нѣсколько принужденны и объясняются едва-ли не однимъ вліяніемъ Державина.

Батюшковъ едва-ли не чаще всего отзывается въ Пушкинскихъ стихахъ. Чистою, античною красотою своего выраженія онъ долженъ былъ особенно привлекать Пушкина. Примѣровъ можно бы привести множество. Удивительное стихотвореніе: "Въ младенчествѣ моемъ она меня любила" представляетъ въ высшей степени всѣ характерныя достоинства Батюшкова, которыя Пушкинъ пустилъ въ дѣло, подражая въ тоже время своему любимому Шенье.

Такимъ образомъ, Пушкинъ былъ воспитанъ на нашихъ поэтахъ, ему предшествовавшихъ. Благодаря имъ, уже были готовы и тотъ языкъ, и тотъ стихъ, которыми онъ писалъ. Они не даромъ такъ усердно заботились о словахъ и безъ конца толковали о красотъ стиховъ; ихъ труды не пропали. Недоставало у нихъ только чего-то неуловимаго, но самаго важнаго, недоставало такой сильной поэзіи, которая бы дала полную жизнь всему ими созданному и накопленному. Пушкинъ явился, и всъ ихъ чаянія совершились, всъ порыванія исполнились.

Разумѣется, Пушкинъ стоялъ выше всѣхъ предшествовавшихъ ему поэтовъ и, слѣдовательно, впадалъ въ замѣтное подражаніе имъ большею частію только тогда, когда его талантъ дѣйствовалъ не полною своею силою; обыкновенно же поэзія, на которой онъ былъ воспитанъ, преображалась у него въ формы несравненно высшія и неузнаваемыя. Но, кромѣ нашихъ поэтовъ, встрѣчались ему и такія созданія человѣческаго слова, которыя стояли наравнѣ съ нимъ, и тогда его подражательность производила непостижимыя чудеса искусства. Однажды онъ хотѣлъ писать повѣсть изъ временъ Нерона. Разсказъ долженъ былъ идти отъ лица какого-то молодаго римлянина; и вотъ Пушкинъ сталъ писать по русски прозу, звучащую и текущую совершенно такъ, какъ классическая латинская рѣчь. Приведмъ нѣсколько строкъ:

"Цезарь путешествоваль; мы съ Титомъ Петроніемъ слѣдовали за нимъ издали. По захожденіи солнца намъ разбивали шатеръ, разставляли постели—мы ложились пировать и весело бесѣдовали. На зарѣ снова пускались въ дорогу и сладко засыпали каждый въ лектикѣ своей, утомленные жаромъ и ночными наслажденіями". "Мы достигли Кумъ и уже думали пуститься далѣе, какъ явился къ намъ посланный отъ Нерона. Онъ принесъ Петронію повелѣніе Цезаря возвратиться въ Римъ и тамъ ожидать рѣшенія своей участи, вслѣдствіе обвиненія. Мы были поражены ужасомъ: одинъ Петроній выслушалъ равнодушно свой приговоръ, отпустилъ гонца съ подаркомъ и объявилъ свое намѣреніе остановиться въ Кумахъ. Онъ послалъ свое го любимаго раба выбрать ему домъ и сталъ ожидать его возвращенія въ кипарисной рощѣ, посвященной Евменидамъ". (Т. І. стр. З97. Изд. Анненк.).

Лучше не разсказалъ бы самый лучшій римскій прозаикъ. Трудно разсмотрѣть даже внѣшніе пріемы, при которыхъ совершено это чудо искусства; чуть чуть замѣтные латинскіе сбороты, плавность теченія, нѣсколько отвлеченныя, но совершенно точныя слова. Но главное дѣло, кажется, въ томъ внутреннемъ строѣ рѣчи, въ силу котораго ясность и краткость доведены здѣсь до высочайшей степени. Какъ простъ и естественъ разсказъ, а между тѣмъ разсказано очень много; ни одно слово не пропало даромъ, и они такъ расположены, что картина какъ будто развертывается сама собою.

Другое чудо, еще болѣе удивительное, представляють подражанія Пушкина народнымъ стихамъ. Духъ и складъ народной поэзіи уловлены такъ, что сомнѣваешься, дѣйствительно ли это сочинено Пушкинымъ, а не подслушано у народа.

> Только что на проталинахъ весеннихъ Показались ранніе цвёточки, Какъ изъ царства восковова, Изъ душистой келейки медовой Вылетаетъ первая пчелка.

Полетё ла по раннимъ цвёточкамъ О красной веснѣ развѣдать: Скоро ли будетъ гостья дорогая, Скоро-ли луга зазеленѣютъ, Распустятся клейкіе листочки, Зацвётетъ черемуха душиста?..

Это не конченная вещь, точно такъ, какъ не конченъ и другой большой отрывокъ:

> Какъ весенней теплой порою, Изъ-подъ утренней бѣлой зорюшки, Что изъ лѣсу, лѣсу дремучаго, Выходила медвѣдица, и пр.

Это только пробы пера, наброски, сами собой явившіеся въ то время, когда Пушкинъ предавался своимъ невольнымъ мечтамъ; между тъмъ они несомнѣнно превосходятъ всѣ многочисленныя и упорныя попытки приблизиться къ народной поэзіи, которыя мы видѣли до сихъ поръ.

Послѣ этого, не правъ ли былъ Пушкинъ, когда онъ сравнивалъ себя съ эхомъ, отражающимъ всякій звукъ?

Ты внемлешь грохоту громовь И гласу бури и валовъ, И крику сельскихъ пътуховъ, И шлешь отвъть. Тебъ-жъ нътъ отзыва: таковъ И ты, поэтъ.

Онъ хорошо чувствовалъ, что его поэтическая сила способна все обнять, вездѣ находить себѣ пищу.

Таковъ прямой поэтъ: онъ сътуетъ душой На пышныхъ играхъ Мельпомены— И улыбается забавъ площадной И вольности лубочной сцены.

## ЗАМЪТКИ О ПУШКИНЪ

## Подражанія.

Но не пассивно, какъ эхо, отзывалась Пушкинская поэзія на всё явленія. Пассивное отраженіе было исключеніемъ, случайною, легкою игрою таланта. Обыкновенно же отражаемый предметь возводился, говоря извъстными словами Гоголя, въ перлъ созданія. Онъ былъ насквозь проникаемъ свётомъ поэзіи, и всё его краски, всё темныя и свётлыя черты выступали съ совершенною яркостію и тонкостію.

Есть у Пушкина рядъ подражаній, въ которыхъ во всей силѣ обнаруживается эта способность вполнѣ видѣть красоту и безобразіе, цвѣтъ и тѣнь взятаго предмета, цѣнить и измѣрять ихъ до малѣйшей черты. Сюда относятся, напримѣръ, его "Подражанія Корану", девять стихотвореній первостепеннаго достоинства.

Коранъ есть книга очень загадочная, очень трудная для оцѣнки. Ея содержаніе, повидимому, незначительно; такъ можно судить отчасти уже потому, что она вообще мало занимаетъ европейскихъ читателей. Между тѣмъ она, очевидно, способна производить на людей сильное дѣйствіе, и въ настоящую минуту духъ этой книги совершаетъ большія завоеванія въ Индіи и Китаѣ, побѣждаетъ тамъ древнѣйшія религіи человѣчества, среди которыхъ христіанство дѣлало лишь слабые успѣхи.

Шопенгауэръ, философъ, умѣющій такъ глубоко понимать всё религіозныя явленія, съ недоумѣніемъ смотрить на силу Корана и отзывается о немъ очень рѣзко. "Эта плохая книга", говоритъ онъ, "была достаточна, чтобы основать міровую религію, удовлетворять вотъ уже

1200 лѣть метафизической потребности безчисленныхъ милліоновъ людей, сдѣлаться основою ихъ морали и значительнаго презрѣнія къ смерти, а также одушевить ихъ на кровавыя войны и обширнѣйшія завоеванія. Мы находимъ въ ней плачевнѣйшій и скуднѣйшій видъ теизма. Многое въ ней можеть быть теряется отъ перевода; но я не могъ въ ней открыть ни единой цѣнной мысли". (Die Welt als Wille etc. Bd. 2. S. 178).

Сами арабы, какъ упоминаетъ Ренанъ, утверждаютъ, что главная сила Корана заключается въ его поэтическомъ достоинствѣ, и притомъ не столько въ содержаніи, сколько въ формѣ, въ такомъ удивительномъ теченіи рѣчи, что даже они, привышіе ко всякимъ стихотворнымъ тонкостямъ, не могли устоять противъ очарованія этой прозы.

Не любопытно ли послѣ этого взглянуть, что же сдѣлаль Пушкинъ въ своихъ подражаніяхъ? Извѣстно, какъ обыкновенно дѣлаются подражанія восточному; европеецъ беретъ кой-какія чужія краски и даже мысли, но располагаеть и развиваеть ихъ по своему, по европейски. Пушкинъ же, съ своею невѣроятною гибкостію, старался уловить весь складъ Корана, весь безпорядокъ, всю быстроту и силу переходовь, и даже то, что онъ въ другомъ мѣстѣ называетъ какою-то восточною безсмыслицею, импьющею свое поэтическое достоинство (Путеш. въ Арзрумъ). Шутливыя примъчанія, которыми снабжены "Подражанія Корану", кажется, могуть быть приведены въ подтверждение того, что Пушкинъ превосходно видълъ свой оригиналъ и съ этой стороны, что онъ, искренно чувствуя всю его поэзію, въ тоже время почти готовъ былъ пародировать его.

## подражания

Ръчь Аллаха начинается такъ:

Клянусь четой и нечетой, Клянусь мечемъ и правой битвой, Клянуся утренней звъздой, Клянусь вечернею молитвой, Нѣтъ, не покинулъ я тебя, и пр.

Въ этой клятвѣ есть какая-то загадочность и разнородность предметовъ, игра словъ (утренней и вечерней) и въ тоже время странная сила и гармонія. Лермонтовъ плѣнился этими стихами, и въ его "Демонѣ" тоже есть клятва, даже гораздо длиннѣе. Но какая разница!

> Клянусь я первымъ днемъ творенья, Клянусь его послѣднимъ днемъ, Клянусь позоромъ преступленья И вѣчной правды торжествомъ, Клянусь паденья горькой мукой, Побѣды краткою мечтой, И пр. и пр.

Все это очень краснорѣчиво, но вмѣстѣ совершенно блѣдно и холодно; демонъ дѣлаетъ правильныя антитезы, логически переходить оть одной мысли къ другой, почти пускается въ разсказъ; порыва, загадочности, страсти нѣтъ нисколько. Взятъ восточный оборотъ рѣчи, но лишенъ всего характернаго.

Конецъ стихотворенія у Пушкина представляеть также удивительную черту: быстрое, яркое противорѣчіе, которое вполнѣ выражаетъ быстроту душевныхъ движеній

> Мужайся-жъ, презирай обманъ, Стезею правды бодро слъдуй, Люби сиротъ, и мой коранъ Дрожащей твари проповъдуй.

Не успѣлъ Аллахъ дать заповѣдь милосердія: люби

49

сиротъ, какъ въ слёдующемъ стихё уже вспыхнулъ въ душё араба гнёвъ, и онъ требуетъ, чтобы тваръ дрожала предъ его Кораномъ.

Второе "Подражаніе" объяснено самимъ Пушкинымъ.

Третье представляеть поразительное теченіе рѣчи. Въ началѣ раздаются величественные звуки:

> Съ небесной книги списокъ данъ Тебѣ, пророкъ, не для строптивыхъ.

Потомъ тонъ смягчается, дълается кроткимъ, тихимъ.

Почто-жъ кичится человѣкъ? За то-ль, что нагъ на свѣть явился, Что дышеть онъ не долгій вѣкъ, Что слабъ умреть, какъ слабъ родился? За то-ль, что Богъ и умертвить И воскресить его по волѣ? Что съ неба дни его хранить И въ радостяхъ, и въ горькой долѣ? За то-ль, что далъ ему плоды, И хлѣбъ, и финикъ, и оливу, Благословилъ его труды И вертоградъ, и холмъ, и ниву?

И вдругъ раздается громъ негодования:

Но дважды ангелъ вострубить!

Угрозы сыплются градомъ и величественно замолкають.

> Но дважды ангель вострубить! На землю громъ небесный грянеть: И брать оть брата побѣжить И сынь оть матери отпрянеть, И всё предъ Бога притекуть, Обезображенные страхомъ, И нечестивые падуть, Покрыты пламенемъ и прахомъ.

Музыка удивительная! Поставить союзъ но такъ, какъ онъ тутъ поставленъ, едва ли бы рѣшился какой европейскій поэтъ. Полный разрывъ теченія мыслей и вмѣстѣ строгая связь душевныхъ движеній, явный безпорядокъ и чудесная гармонія.

Остановимся еще на *шестомъ* подражаніи. По звуку оно похоже на воинственный маршъ, дышащій жаромъ битвы:

> Не даромъ вы приснились мнѣ Въ бою съ обритыми главами, Съ окровавленными мечами, Во рвахъ, на башнѣ, на стѣнѣ. Внемлите радостному кличу, О дѣти пламенныхъ пустынь, Ведите въ плёнъ младыхъ рабынь, Дѣлите бранную добычу! Вы побъдили: слава вамъ, А малодушнымъ-посмѣянье! Они на бранное призванье Не шли, не въря дивнымъ снамъ. Прельстясь добычей боевою, Теперь въ раскаяныи своемъ Рекуть: возьмите нась съ собою! Но вы скажите: не возьмемъ!

И вдругъ все оканчивается сладкими, свътлыми звуками:

> Блаженны падшіе въ сраженьи, Они теперь вошли въ эдемъ И потонули въ наслажденьи, Неотравляемомъ ничѣмъ.

Мы не станемъ разбирать другихъ подражаній, такъ какъ для ясности разбора пришлось бы приводить стихотворенія цѣликомъ. Скажемъ вообще, что всѣ они имѣютъ ту же яркую своеобразность. Смѣшеніе чувствен-

ности съ религіозными движеніями души, быстрые порывы и переходы чувствъ, немногосложная, но сверкающая фантазія, и при всемъ этомъ полнѣйшая музыкальность, волшебное теченіе рѣчи—таковъ характеръ Корана, какъ онъ уловленъ Пушкинымъ. Мы сомнѣваемся, чтобы у какого-нибудь другаго европейскаго поэта были стихотворенія въ такой степени восточныя. А прекрасны они въ первой степени.

# IV.

## Пародіи.

Наконецъ Пушкинъ писалъ иногда и *пародіи*, въ которыхъ обнаруживается та же его изумительная чуткость. Способный по произволу принять тонъ и складъ какого угодно писателя, онъ тонко чувствовалъ малѣйшія уклоненія его отъ идеала поэтической красоты; этотъ идеалъ былъ такъ ясенъ для Пушкина, что уклоненія выступали, какъ темныя пятна на яркомъ свѣтѣ, и нашъ поэтъ иногда забавлялся, подробно обозначая густоту и контуръ этихъ пятенъ.

Такъ онъ написалъ пародію на Данта, на его Божественную комедію. Въ пародіи изображены двъ казни, совершаемыя въ аду. Сперва Дантъ и Виргилій увидъли, какъ бъсенокъ

Крутилъ ростовщика у адскаго огня.

Горячій капаль жирь въ копченое корыто И лопаль на огнѣ печеный ростовщикь.

Виргилій объясняеть, за что казнится этоть человѣкъ:

Жиръ должниковъ своихъ сосалъ сей злой старикъ И ихъ безжалостно крутилъ на вашемъ свётѣ.

52

## ПАРОДІИ

Наконець передается рѣчь самого ростовщика:

Туть грёшникъ жареный протяжно возопилъ:

"Сто на сто я терплю! проценть неимовѣрный!"

Вторая казнь совершается надъ двумя сестрами. Бѣсы забавляются; пускають раскаленное ядро по стеклянной горъ и, когда гора растрескалась,

> Схватили подъ руки жену съ ея сестрой И обнажили ихъ, и внизъ пихнули съ крикомъ— И обѣ сидючи пустились внизъ стрѣлой.

. . . . . . . . . . . . . . . . . .

Стекло ихъ рѣзало, впивалось въ тѣло имъ...

За что совершалась такая казнь, и какія признанія вырывались у жертвь, остается неизв'єстнымъ, такъ какъ разсказъ не конченъ.

Мастерскіе стихи, мастерская живопись, и въ то же время очевидная насмѣшка. Грубо-чувственные образы и краски Данта схвачены вполнѣ и пересмѣяны, такъ же какъ пересмѣяна и наивная торжественность рѣчи.

Можеть быть въ то же самое время, когда писалась эта пародія, Пушкинъ какъ будто задалъ себѣ вопрось: а какъ же слѣдовало бы писать настоящія, безупречнопоэтическія терцины?—и написалъ удивительное стихотвореніе:

Въ началѣ жизни школу помню я...

Г-жа Кохановская справедливо полагаеть, что въ яркихъ образахъ этихъ стиховъ изображаются нъкоторыя важнъйшія событія духовной жизни Пушкина, и что

Смиренная, одѣтая убого,

Но видомъ величавая жена

вѣроятно есть олицетвореніе религіи.

ы.

Къ пародіи на Данта близко, по нашему мнѣнію, стихотвореніе: "Какъ съ древа сорвался предатель ученикъ".

Точно такъ есть нѣчто напоминающее пародію не только въ монологѣ Изабеллы изъ трагедіи Альфіери (Т. I, стр 350, изд. Анненк.), но и въ переводѣ изъ Аріоста (стр. 465). И въ томъ и другомъ отрывкѣ выпукло выступаютъ неестественность и изысканность.

Но самая замѣчательная пародія Пушкина есть "Лѣтопись села Горохина", въ которой онъ пародировалъ первыя главы "Исторіи Государства Россійскаго". Ложный тонъ Карамзина здёсь разоблаченъ совершенно, притомъ не вообще, а съ точнымъ указаніемъ истинныхъ свойствъ предмета, по отношению къ которому этотъ тонъ ложенъ. Черты русской жизни, намъченныя здъсь Пушкинымъ, истинно драгодѣнны-и стоили-бы подробнаго разбора (положимъ, напримъръ, такъ называемыя кръпостныя отношенія); ибо вѣрность этихъ черть и правдивость ихъ освъщенія поразительны. Важность "Льтописи" видна уже изъ того, что съ нея начинается повороть въ дѣятельности Пушкина, и онъ пишеть рядъ повъстей изъ русской жизни, заканчивающийся "Капитанскою дочкою". Въ развитіи русской литературы едвали есть пункть болѣе важный; здѣсь мы ограничиваемся только тъть, что указываемъ на этоть пункть.

# v.

# Прямодушіе.

Цёль наша была указать, въ какія отношенія становился Пушкинъ къ литературё своей и иностранной, и вообще къ явленіямъ поэзіи, которыя ему встрёчались. Это была сила безмёрно гибкая и широкая; она готова была принять всякую форму, всякій тонъ, всякій образъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ она никогда до конца не покорялась формамъ, повидимому принимаемымъ съ величайшей любовью и пониманіемъ. Пушкинъ не даромъ называетъ себя въ этомъ отношеніи скептикомъ; онъ способенъ былъ отнестись критически къ тому самому, чѣмъ увлекался и во что, такъ сказать, воплощался. Онъ оставался самимъ собою и въ то время, когда принималъ всякія формы; а когда сбрасывалъ ихъ съ себя, то являлся въ невообразимой самобытной красотѣ.

Если сравнить Пушкина съ современными поэтами, Баратынскимъ, Дельвигомъ, Языковымъ и т. д., то при всемъ внѣшнемъ сходствѣ окажется та разница, что у Пушкина форма была лишь орудіемъ для выраженія чувства и мысли, а у нихъ, на оборотъ, форма часто занимаеть первое мъсто, безпрестанно слышится, что забота о красоть стиха и выраженія перевышиваеть заботу о содержании. Отсюда произошло то неотразимое очарованіе, которое производили стихи Пушкина; казалось, что въ нихъ русскій языкъ, всякія красоты стиха и формы, о которыхъ хлопотали цёлыя поколёнія литературы, въ первый разъ получили свой настоящій смыслъ, въ первый разъ оказались вполнѣ нужны, вполнѣ умѣстны, совершенно естественны. Всѣ изысканности и искусственности становились въ устахъ Пушкина живою, точно выражающею свой смыслъ ръчью; красота словъ и образовъ вдругъ обратились въ красоту чувствъ и мыслей.

Отчего-же это происходило? Оттого, что Пушкинъ поэзію, жившую въ его душѣ, цѣнилъ выше всего, ей одной служилъ, одну ее хотѣлъ выражать. Пушкинъ былъ правдивѣйшій и искреннѣйшій изъ поэтовъ. Несмотря на всю свою гибкость, онъ никогда не сочиняль ни чувствъ, ни ихъ выраженія; несмотря на его любовь

ко всему красивому, къ красивымъ формамъ, звукамъ, словамъ, никакіе слова, звуки, формы не могли подкупить его своею красотою. Съ совершенной отчетливостію онъ чувствовалъ, когда въ немъ дъйствуетъ вдохновеніе и когда нътъ, и не писалъ ни одного произведенія, которое-бы не вытекало прямо изъ души.

Необыкновенная сила Пушкинскаго генія обнаруживается именно въ этомъ прямодушіи. Болѣе открытаго, болѣе прямо себя обнаруживающаго поэта невозможно найти. Разстояніе между душею Пушкина и его стихотвореніями было такъ мало, что меньше и не бываетъ и быть не можеть. При сравненіи его съ другими поэтами, оказывается, что одни часто, а иные постоянно говорятъ не своимъ языкомъ, поютъ такъ сказать не своимъ голосомъ, кто фальцетомъ, кто напряженнымъ басомъ, тогда какъ у Пушкина каждый звукъ есть чистый грудной голосъ, не измѣненный никакимъ напряженіемъ.

Воть почему въ Пушкинѣ наша поэзія сдѣлалась правдою. Исчезло то разногласіе и противорѣчіе, которое прежде чувствовалось между поэзіею и жизнью; въ стихахъ Пушкина при всей полнотѣ поэзіи жизнь являлась со всею своею реальностію, безъ искаженій и подкрашиваній.

Всѣмъ извѣстно, съ какимъ мастерствомъ Пушкинъ возводнъть въ поэзію самые, повидимому, прозаические предметы. Онъ никогда не выбиралъ того, что покрасивѣе и повеличавѣе; грязь Одессы и мощеніе въ ней улицъ онъ описываетъ такъ же звучно, какъ море и горы. Но онъ могъ это сдѣлать съ полнымъ правомъ только потому, что никогда ни въ чемъ не отступалъ отъ истины. Чтобы показать, какъ велика его точность, сдѣлаемъ небольшое сравненіе. Пушкинъ часто говорилъ о Петер-

#### прямодушие

бургѣ, и всякій, кто знаетъ этотъ городъ, долженъ согласиться, что въ описаніяхъ Пушкина нѣтъ ни единой фальшивой черты.

> Сводъ небесъ зелено-блѣдный, Скука, холодъ и гранитъ...

> Мосты повисли надъ водами, Темнозелеными садами Ея покрылись острова...

Твоихъ оградъ узоръ чугунный, Твоихъ задумчивыхъ ночей Прозрачный сумракъ, блескъ безлунный.,.

И ясны спящія громады Пустынныхъ улицъ, и свѣтла Адмиралтейская игла...

Все это безукоризненно точно. Возьмите-же теперь другаго поэта, Лермонтова, и попробуйте сравнить. Описывается такая-же ночь, какъ у Пушкина.

> Задумчиво столбы дворцовъ нѣмыхъ По берегамъ тѣснилися какъ тѣни, И въ пюню водъ гранитныхъ крылецъ ихъ Купалися широкія ступени.

Прекрасные стихи, но въ этой картинѣ почти все ложно. Видъ дворцовъ не похожъ; они никакъ не *тъснятся* и не близки къ берегамъ, все въ Петербургѣ просторно \*). А гранитныя крыльца, широкія ступени,

\*) Покойный *Кеневичь* напомнилъ мнв, что и у Пушкина Здвсь и тамъ, По оживленнымъ берегамъ

## Громады стройныя тьснятся.

Но, несмотря на эту черту, во всей картинъ у Пушкина слышится просторъ и свътъ, а у Лермонтова—стъсненіе и сумракъ.

*пиъна водъ*-все чистая выдумка, все сказано, какъ говорится, только для красоты слога. Далѣе описывается домъ:

> Изъ мрамора волнистаго колонны Кругомъ тёснились чинно, и балконы Чугунные, воздушные семьей, Межъ нихъ гордились дивною ръзъбой.

Дивная рѣзьба на чугунѣ—ужасное сочиненіе, а балконы гордящіеся такою рѣзьбою—еще большее.

Все это, конечно, только промахи, но они показывають направление таланта, его напряженность и расположение не дорожить истиною. У Пушкина вовсе нѣтъ подобныхъ промаховъ, вотъ что замѣчательно; нѣтъ даже въ слабыхъ и молодыхъ произведенияхъ.

Интересно сравнить у обоихъ поэтовъ описаніе Кавказа. Одна обмолвка Лермонтова въ "Демонъ" очень извъстна; объ ней даже говорилъ въ "Въстникъ Естественныхъ наукъ" покойный профессоръ Рулье.

> И Терекъ, прыгая, какъ львица Съ косматой гривой на хребтъ...

Но есть тамъ-же не обмолвка, а настоящая фальшь, явное преувеличение красокъ. Мы находимъ эту фальшь въ описании Грузии:

> Счастливый, пышный край земли! Столпообразныя руины, Звонко-б'ягущіе ручьи По дну изъ камней разноцевтныхъ И кущи розъ, и пр.

Что такое столпообразныя руины? Читатель, не видавшій Грузіи, вообразить себѣ полуразрушенныя колоннады. Между тѣмъ, на дѣлѣ—это изрѣдка попадающіяся развалины круглыхъ башень, очень грубыхъ, небольшихъ

## прямодушие

и невысокихъ построекъ, замѣчательныхъ только тѣмъ, что онѣ, дѣйствительно, круглыя, то есть одни представляютъ подобіе чего-то архитектурнаго.

Звонкобъгущіе ручьи—конечно хорошее названіе для горныхъ потоковъ, всегда имѣющихъ быстрое теченіе. Но сказать, въ видѣ похвалы, что дно ихъ изъ камней разноцвютныхъ, значитъ почти тоже, что восхищаться разноцвѣтными камнями петербургской мостовой: одинъ потемнѣе, другой посвѣтлѣе, а есть и красноватые.

Нигдѣ у Пушкина не замѣтно расположенія къ такимъ преувеличеніямъ. Мы привели здѣсь примѣры изъ описаній, какъ самые ясные и убѣдительные; но тоже самое должно сказать и о характерѣ лицъ и о свойствѣ изображаемыхъ чувствъ. Пушкинъ не былъ расположенъ ни самъ становиться, ни ставить свои лица на ходули. Тогда какъ многіе поэты стремятся поразить читателей напряженіемъ и надуманною крайностію своихъ чувствь, онъ становился, чѣмъ дальше, тѣмъ проще и правдивѣе.

Поэтическая сила Пушкина была такъ велика, такъ истинна, что прямота и правдивость была для него самымъ естественнымъ дѣломъ. Онъ не могъ соблазниться ни какою фальшью, ни чѣмъ надуманнымъ, навѣяннымъ, напряженнымъ. И вотъ почему онъ сталъ создателемъ русской поэзіи. Онъ сбросилъ съ себя всѣ иноземныя вліянія, подъ которыми развивалась наша литература; нѣкоторая искусственность и изысканность, которыми она отзывалась до Пушкина, исчезли у него безъ слѣда. Въ поэзіи стали прямо выражаться инстинкты русскаго сердца, стала отражаться русская дѣйствительность.

## VI.

# Истинная поэзія.

Поэзія есть дѣло таинственное. Откуда она раждается, къ чему ведетъ, въ какихъ отношеніяхъ находится къ другимъ явленіямъ человѣческой жизни—все это трудные вопросы, несмотря на то, что въ простѣйшихъ своихъ формахъ поэзія встрѣчается намъ ежеминутно, и что почти каждый человѣкъ есть поэтъ, хотя-бы и въ очень слабой степени.

Самымъ понятнымъ на свътъ люди считаютъ жизнь, то есть наши потребности, желанія, наслажденія и страданія, практическія цёли и практическіе труды. Все это имћеть для насъ непосредственную достовѣрность и несомнѣнное значеніе, ибо все это, какъ говорится, прямо береть насъ за живое. Искусство же не принадлежить къ этой области; это какое-то придаточное и производное явленіе, стремленіе зачёмъ-то переживать нашу жизнь еще разъ, но не въ дъйствительности, а въ воображении, въ мечтахъ, какъ говорили во времена Пушкина и Жуковскаго. Человѣкъ, положимъ, испытываетъ радость или горе. Ему мало того, что эти чувства дъйствительно присутствують въ его душѣ; онъ начинаеть пѣть, то есть онъ повторяеть свои чувства въ словахъ и звукахъ. Ему для чего-то нужно это воплощение испытываемыхъ имъ движеній души, и легко уб'ёдиться, что оно не есть простое повторение. Чувства въ пъснъ являются въ нъкоторомъ преображенномъ видѣ и получаютъ очевидно какое-то другое значение.

Странно дъйствують пъсни. Положимъ, смерть отняла у человъка любимое, дорогое существо, и онъ подавленъ своимъ несчастіемъ. Убъжать оть трупа и забыть его-----

1

## ИСТИННАЯ ПОЭЗІЯ

вотъ самое практическое, что можно сдѣлать. Между тѣмъ, люди стараются какъ будто растравить свою горесть, упиться ею. Раздаются похоронныя пѣсни, и сердца надрываются, и льются слезы даже у тѣхъ, кто безъ этого могъ-бы остаться спокойнымъ и равнодушнымъ. Но удивительное дѣло! Горе, нарочно вызванное, нарочно повторенное и углубленное, становится легче; оно потеряло свой прежній грубый характеръ, поднялось на какую-то высоту и преобразилось.

Туть мы взяли искусство въ непосредственномъ соприкосновении съ жизнью. Но въ другихъ случаяхъ непрактическій характеръ искусства обнаруживается еще рѣзче и яснѣе. Любитель пѣсенъ поетъ и грустныя и веселыя пѣсни, когда ему не о чемъ ни грустить, ни веселиться. Онъ при этомъ испытываеть и радость и грусть, но очевидно не такія, какія свойственны действительной жизни. Если-бы печаль, ужасъ, негодованіе и тому подобныя чувства, испытываемыя нами, когда мы отдаемся созерцанію произведеній искусства, были вполнѣ похожи на чувства, которыя тёми-же именами обозначаются въ дъйствительности, то мы конечно убъгали-бы отъ большей части художественныхъ произведений. Между темъ, среди веселаго общества часто исполняется мрачный Requiem, и мы готовы каждый день смотрѣть въ театрѣ на убійства и сумасшествія. Люди, для которыхъ недоступенъ истинный характеръ художества, которые слишкомъ погружены въ жизнь, иногда удивляются этому. "Охота наводить на себя тоску"! замѣчають они. Но и веселая музыка ихъ иногда не веселить, а только раздра-, жаеть. Очевидно, для искусства нужно быть нъсколько свободнымъ душою, немножко забыть о себъ.

Чтобы потрясти чувства черни древняго Рима, люди

должны были действительно убивать другь друга на сцене, быть действительно растерзываемы зверями. Но мы, когда сидимъ въ театръ, не только не должны думать, что убійства, пожары, сумасшествія совершаются передъ нами дъйствительно, но даже, для полнаго дъйствія искусства, все время должны быть твердо увърены, что все вокругъ насъ совершенно благополучно и безопасно. Если-бы мы, забывшись, вообразили, что на сцень раздаются дыйствительные вопли боли, или дъйствительно совершается убійство, то художественное впечатлѣніе было бы мгновенно разрушено этимъ впечатлѣніемъ жизни, мы-бы почувствовали дыйствительную жалость, дыйствительный ужась, и были-бы вырваны изъ міра художества. Даже если мы замѣтимъ, что актеръ смѣется не искусственно, а потому что действительно расхохотался и не можеть удержаться, художественное впечатлѣніе нарушается. Очевидно жизнь и искусство-два міра различные. Непремѣнное условіе искусства есть искусственность, то есть чтобы передъ нами была не природа, а только какой-то ея образъ.

Этоть образь имѣеть для нась особенное значеніе. Несмотря на то, что искусство есть только созерцаніе, чувства, испытываемыя нами при его дѣйствіи, глубже, яснѣе, опредѣлепнѣе, чѣмъ дѣйствительныя чувства. Какъ будто краски художественнаго міра гуще, ярче, чѣмъ міра дѣйствительности. Воть почему, когда мы говоримъ о предметахъ и явленіяхъ жизни, мы часто недовольствуемся обыкновеннымъ языкомъ, а заимствуемъ слова изъ сферы искусства. "Тутъ есть что-то поэтическое"; "да это романъ"! "какова сцена или картина"? "случай чисто трагическій, или чисто комическій"; "онъ въ этой драмю играеть очень дурную роль" и т. д. Такія выра-

Digitized by Google

женія обозначають, что мы нашли въ дѣйствительности больше, чѣмъ она обыкновенно даетъ намъ, что она почему-то вдругъ окрасилась ярче своего обыкновеннаго цвѣта.

Если мы возьмемъ художниковъ, то отдѣльность искусства отъ жизни выступить уже вполнѣ. Они на все смотрять не такъ, какъ обыкновенные люди, то есть они безпристанно видять вокругь себя поэтическое, трагическое, комическое, картины, драмы, --- словомъ все то, что обыкновенному человѣку открывается лишь изрѣдка, когда и въ немъ вспыхнетъ художественная искорка, а многимъ и вовсе не открывается. Но этого мало. Художники умѣютъ, часто по самымъ ничтожнымъ поводамъ, переноситься въ чужую жизнь, или въ свое прошлое, и переживать самыя разнообразныя чувства. И этимъ они занимаются какъ настоящимъ дѣломъ, то есть вмѣсто того, чтобы жить и чувствовать въ дъйствительности, они лучшее свое время проводять въ томъ, что забывають міръ, какъ говорить Пушкинъ, и отдаются чувствамъ, образамъ, лицамъ, возникающимъ въ ихъ воображении. Въ этомъ ихъ собственномъ мірѣ не соблюдается никакого порядка времени и мѣста, и ходъ его явленій больше всего зависить отъ какого-то глубокаго внутренняго движенія души, называемаго вдохновеніемъ.

Все, что мы сказали, еще не объясняеть намъ сущности искусства, его цѣли и происхожденія. Но здѣсь указана та его существенная черта, которая никогда не должна быть упускаема изъ виду. Какая-бы ни была цѣль искусства и каково-бы ни было его содержаніе, оно всегда будетъ какимъ-то преображеннымъ повтореніемъ жизни, созерцаніе котораго даетъ другіе результаты, чѣмъ простое соприкосновеніе съ жизнью.

6

• Воть отчего говорять, что искусство есть подражание природю, что оно украшаеть природу, что оно выше природы, что оно есть творчество, что цёль его наслаждение прекраснымь, что оно имбеть примиряющую силу, и т. д. Всё эти формулы имбють свою справедливую сторону въ томъ, что стремятся выразить нёкоторую разнородность искусства съ дёйствительностію.

Отсюда-же объясняются тѣ уклоненія, въ которыя впадаетъ искусство. Стремясь, по самой своей природѣ, подняться надъ дѣйствительностію, оно легко обращается въ ложъ, пренебрегаетъ жизнью и ея правдой, пріучаетъ людей жить и довольствоваться воображеніемъ, раздвояетъ ихъ существованіе, обращаетъ ихъ въ существа, которыя вѣчно умиляются, восхищаются, ищутъ прекраснаго и возвышеннаго, слѣдовательно повидимому живутъ очень высокою душевною жизнью, на самомъ-же дѣлѣ часто не обладаютъ никакою дѣйствительною красотою чувствъ.

Изъ той-же существенной черты проистекаетъ наконецъ непониманіе искусства и вражда противъ него.

Въ самомъ дѣлѣ, причину отрицанія искусства составляють не одни его ложныя и дурныя явленія; самая сущность его 'недоступна и враждебна многимъ людямъ. Кто весь поглощенъ жизненными интересами, тоть естественнымъ образомъ смотритъ враждебно на это созерцаніе, при которомъ человѣкъ видитъ въ жизни не предметъ личной своей дѣятельности, а какое-то зрѣлище, смотритъ на нее почти такъ, какъ смотрѣлъ-бы житель иной планеты, случайно залетѣвшій на землю. Для многихъ-же, никогда не подымавшихся мыслью выше насущныхъ интересовъ, искусство не имѣетъ и этого смысла; оно для нихъ глупая, скучная забава, возможная только для людей ничего не дѣлающихъ. Все это доказываеть только идеальную природу искусства, которая оть него неотьемлема, и безъ пониманія которой въ немъ нельзя ничего понять.

Припомнимъ нѣкоторыя слова Пушкина объ искусствѣ. Въ предисловіи къ одной изъ его поэмъ сказано: "твореніе искусства—обманъ". (Бахчисарайскій Фонтанъ, Москва, 1824. Стр. XVII). Такъ выразилъ тогдашній взглядъ на дѣло кн. П. Вяземскій. Самъ Пушкинъ обыкновенно называетъ произведенія искусства—вымыслами, напримѣръ:

Надъ вымысломъ слезами обольюсь.

Воть съ какою поразительною наивностію онъ выражалъ ту мысль, что область искусства есть нѣчто отдѣльное отъ жизни. Но эти вымыслы и обманы онъ конечно считалъ чѣмъ-то очень высокимъ и важнымъ, такъ какъ посвятилъ имъ свою жизнь \*). Въ такомъ смыслѣ чего-то высокаго и важнаго употреблено слово обманъ и въ знаменитыхъ стихахъ:

> Тымы низкихъ истинъ мнѣ дороже Насъ возвышающій обманъ.

Обманъ тутъ не значитъ мошеничество или ложь, а только нѣкоторый *образъ*, который, хотя бы былъ вымысломъ, возвышаетъ насъ, давая намъ понимать, въ чемъ состоитъ истинная красота человѣческой души. Выше находится стихъ еще болѣе парадоксальный:

Да будеть проклять правды свѣть!

Но тотчасъ-же слѣдуетъ многознаменательное иоясненіе:

\*) Воть Пушкинское представление настоящаго перта: "порвія бываеть исключительною страстію немногихъ, родившихся поэтами: она объемлеть и поглощаеть всё наблюденія, всё усилія, всё впечатлёнія ихъ жизни" (Т. V, стр. 541).



Да будеть проклять правды свёть, Когда посредственности хладной, Завистливой, къ соблазну жадной, Онь угождаеть праздно!

Воть чудесное указаніе на свойства поэзіи. Она, положимъ, есть вымыселъ, обманъ, но такой, который не возбуждаетъ, или, по крайней мъръ, не долженъ возбуждать въ насъ ни зависти, ни соблазна, никакихъ заднихъ мыслей, никакого своекорыстнаго, низкаго желанія. Между тъмъ, правда, то есть жизнь, дъйствительность, постоянно не даютъ намъ смотръть на дъло безпристрастно и съ высоты; онъ затрогиваютъ насъ лично, нашъ эгоизмъ, онъ часто угождаютъ нашимъ низкимъ страстямъ. Нужна поэзія для того, чтобы оторвать насъ отъ своекорыстныхъ помысловъ. Къ несчастію, поэзія недоступна посредственности хладной, а всегда найдется такая правда, которая угодить этой посредственности.

Но мы знаемъ, что Пушкинъ былъ правдивъйшій и искреннѣйшій изъ поэтовъ. Значитъ, онъ только дурно выражался, называя поэзію вымысломъ и обманомъ, тогда какъ самъ всею душею стремился къ правдѣ. Собственнымъ примъромъ онъ показываеть, что правда есть неизмѣнное требованіе истиннаго искусства, та внутренняя правда, о которой Аристотель говорилъ, что она истиннѣе самой дѣйствительности. Дурна та поэзія, которая, подымаясь надъ міромъ, теряеть чувство правды; не хорошъ и тотъ поэтъ, кто бережно хранить это чувство, но, сознавая свое безсиліе, робко держится за дъйствительность. Пушкинъ въ этомъ отношении образецъ поэтовъ; онъ свободно восходиль на всякія высоты поэзін. никогда не измѣняя правдѣ.

29 Янв. 1874.

# IV.

# Къ портрету Пушкина\*).

(Husa, 1877, № 18).

Живой души благодаренье За мигъ восторга золотой.

Великую любовь и великую жалость должны мы чувствовать при взглядѣ на эти черты. Изъ писателей своихъ и чужихъ русскій человѣкъ никого не можетъ любить такъ, какъ Пушкина. Другимъ историческимъ лѣятелямъ онъ можетъ удивляться больше, чѣмъ ему, признавать за ними больше силы, больше заслугъ; но никого нельзя признать болѣе достойнымъ любви, чѣмъ Пушкина. И въ этомъ заключается, конечно, заслуга несравненная, въ этомъ самая дорогая, самая лучшая слава нашего поэта. Пушкинъ былъ по размѣру своихъ силъ и дѣятельности довольно обыкновеннымъ человѣ-

<sup>\*)</sup> Въ виду состоявшагося утвержденія проекта на памятникъ А. С. Пушкина, имъющій быть воздвигнутымъ въ Москвъ, помъщаемъ рисунокъ этого памятника и портретъ нашего великаго поэта.

Обращая вниманіе нашихъ читателей на этоть портреть, смѣемъ думать, что, по художественному своему выполненію, онъ стоить неизмѣримо выше всѣхъ до сихъ поръ изданныхъ портретовъ А. С. Пушкина: исполненъ онъ спеціально для "Нивы" извѣстнымъ художникомъ Нейманомъ. *Ред.* 

комъ; онъ не обнаружилъ преждевременной зрѣлости, не питалъ какихъ-нибудь необычайныхъ идей и плановъ, не шелъ въ разрѣзъ съ окружающими людьми и не совершилъ въ области мысли подвиговъ, которые поставили-бы его выше его современниковъ. Но у него былъ даръ, превосходящій своею цѣнностію всякіе подвиги и усилія, именно-*красота душевныхъ чувствъ*, та самая красота, которую онъ выражалъ въ своей поэзіи и отъ которой зависѣло и зависитъ все обаяніе этой поэзіи. Ибо Пушкинъ былъ человѣкъ очень простой и очень искренній, и то, что онъ писалъ, было прямымъ выраженіемъ его души.

Эту красоту мало и ръдко понимають, потому что она хоть и чаруеть, но не бросается ръзко въ глаза. Чтобы насъ поразить, обыкновенно нужно что-нибудь рѣзкое, блестящее, шумное; мы скорѣе готовы засмотрѣться на уродливое и отталкивающее, чѣмъ на простое и чистое. Красоту души, выражающуюся въ произведеніяхъ Пушкина, можно всего лучше сравнить съ красотою его языка. На первый взглядъ, пушкинскій языкъ ничего особеннаго не представляетъ; только вчитавшись и вдумавшись, можно оцёнить его несравненную простоту, свободу и безконечно-гибкую силу. Такъ и душевныя чувства Пушкина повидимому не имъють блеска и особенной высоты; но вникая и углубляясь, мы увидимъ въ нихъ такую чистоту, здравую силу, безграничную преданность сердечной святынѣ, что будемъ готовы поставить нашего поэта выше всёхъ другихъ "властителей нашихъ думъ". На Пушкинъ не лежитъ ни единаго упрека въ этомъ отношеніи; онъ не воспѣлъ ни единаго злаго и извращеннаго движенія человѣческой души, и каждое чувство, имъ воспътое, имъетъ безподобную мъру

Digitized by Google

красоты и здоровья. Поэтому Пушкина слѣдуеть считать великимъ воспитателемъ своего народа; онъ заставлялъ звучать въ душахъ читателей наилучшія струны, какія въ нихъ только могли отзываться.

Возьмите какія-нибудь существенныя чувства людей: любовь, дружбу, патріотизмъ, религіозное умиленіе, и вы найдете у Пушкина самую правильную форму, самый чистый образъ этихъ чувствъ.

ł

Любовь, вѣчный предметь поэтическихъ пѣсенъ, есть чувство сложное, обнимающее всѣ стороны человѣческой природы и потому способное подниматься до духовной высоты и спускаться до скотской грязи. Въ Пушкинѣ это чувство имѣетъ такую глубину, серьезность и чистоту, какъ ни въ какомъ другомъ поэтѣ. У насъ въ Россіи онъ первый поставилъ женщину на ея мѣсто, первый заговорилъ о любви безъ шутливой веселости, безъ фальшивой восторженности, безъ грубой чувственности, заговорилъ какъ о существенномъ дѣлѣ человѣческой жизни. Свой идеалъ женщины онъ воплотилъ въ Татьянѣ и заставилъ Онѣгина преклониться передъ нею съ уваженіемъ и раскаяніемъ.

> Нѣтъ, поминутно видѣть васъ, Повсюду слѣдовать за вами, Улыбку устъ, движенье глазъ Ловить влюбленными глазами, Внимать вамъ долю, понимать Душой все ваше совершенство, Предъ вами въ мукахъ изнывать, Блѣднѣть и гаснуть —вотъ блаженство!

Воть выраженіе страсти со всею ея силою и безъ всякаго преувеличенія, воть любовь, наполняющая тѣло и душу и потому соединяющая пламенное влеченіе съ

уваженіемъ, даже страхомъ. Въ такой любви не теряются между мущиной и женщиной чисто-человѣческія отношенія, а напротивъ, достигаютъ особенно-тонкаго и яснаго развитія.

> Я васъ любилъ безмолвно, безнадежно, То робостью, то ревностью томимъ; Я васъ любилъ такъ искренно, такъ нѣжно, Какъ дай вамъ Богъ любимой быть другимъ.

Всѣ стихотворенія Пушкина, посвященныя любви, заслуживають вь этомъ смыслѣ внимательнаго изученія. Оть грубой и веселой чувственности, которую онъ засталъ въ ходу и которая лишь отчасти изгладилась отъ моды на приторную сантиментальность и на мечтательность, онъ перешелъ къ сильнымъ, правильнымъ и чистымъ чувствамъ.

Даже въ шутливыхъ непристойностяхъ, которыми онъ заплатилъ довольно большую дань своему времени, нельзя не изумляться тому, что грубое содержание вполнѣ закрывается остротою, шалостью, граціею, чѣмъ-нибудь стоящимъ выше грязнаго предмета. Могучая чувственность, которою былъ налѣленъ Пушкинъ отъ природы, была въ немъ вполнѣ покорена духовными чувствами.

Дружба играеть въ жизни и въ поэзіи Пушкина такую роль, какъ ни у какого другого поэта. Пушкина много любили, но не друзья его прославились своею необычайною преданностью, а онъ знаменить тою нѣжностью, которую питалъ къ нимъ. Его Лицейскія годовщины и множество другихъ стихотвореній исполнены необыкновенной задушевности и показываютъ, какъ онъ былъ жаденъ до этихъ теплыхъ отношеній, и какъ въ то же время былъ въ нихъ искрененъ и прость.

## КЪ ПОРТРЕТУ ПУШКИНА

Изъ края въ край преслѣдуемъ грозой, Запутанный въ сѣтяхъ судьбы суровой, Я съ трепетомъ на лоно дружбы новой, Уставъ, приникъ ласкающей главой... Съ мольбой моей, печальной и мятежной, Съ довѣрчивой надеждой первыхъ лѣтъ, Друзъямъ инымъ душой предался нѣжной; Но горекъ былъ не-братскій ихъ привѣтъ.

Такъ онъ жаловался и разсказывалъ тъ́мъ, кого называлъ братьями, друзьями своей души, своими милыми, безирьнными.

И какое бы мы жизненное отношеніе ни взяли, мы вездѣ найдемъ у Пушкина живой, глубокій отзывъ, всегда найдемъ движенія сердца, поражающія несравненной красотой, несравненною правдою и силою. Кто яснѣе Пушкина чувствовалъ свое призваніе? Кто живѣе и правдивѣе выразилъ положеніе поэта?

> Не для житейскаго волненья, Не для корысти, не для битвъ, Мы рождены для вдохновенья, Для звуковъ сладкихъ и молитвъ.

Но будучи вполнѣ поэтомъ, Пушкинъ былъ въ то же время вполнѣ человѣкомъ, въ лучшемъ смыслѣ этого слова. Его отношенія къ общественнымъ дѣламъ, къ отечеству, заслуживаютъ тщательнаго изученія. Они очень сложны, но живая правда прорывается въ нихъ широкими молніями. Покойный М. П. Погодинъ указывалъ на то, что Пушкинъ предсказалъ не только освобожденіе крестьянъ, но и самую форму, въ которой произойдеть это событіе. Когда Пушкину было двадцать лѣтъ (1819), онъ былъ пламеннымъ поклонникомъ свободы и ненавидѣлъ наше крѣпостное право; и вотъ,

изображая картину этого рабства, онъ съ негодованіемъ и надеждой воскликнуль:

> Увижу-ль я, друзья, народъ неугнетенный, И рабство падшее по манію царя, И надъ отечествомъ свободы просвѣщенной Взойдеть-ли наконецъ прекрасная заря?

Мы дождались совершенія этого пророчества; рабство пало на нашихъ глазахъ именно по манію царя.

Другіе два стиха Пушкина часто были повторяемы, какъ формула, въ которой ясно и просто выражается историческое положеніе Россіи:

> Славянскіе-ль ручьи сольются въ Русскомъ морѣ, Оно-ль изсякнеть, — воть вопросъ!

Эти стихи, можеть быть, возникли не безъ вліянія Погодина, бывшаго хорошимъ пріятелемъ Пушкина. Но вообще, у Пушкина нужно учиться политическому взгляду на Россію. Онъ первый поняль сердцемъ, что Европа для насъ чужой міръ, и сказаль ей, какъ до него никто не ръшился-бы сказать:

Оставьте: это споръ славянъ между собою....

Оставьте насъ: вы не читали, Сіи кровавыя скрижали...

Онъ сердцемъ почувствовалъ, что наша сила въ томъ единодушіи и самоотверженіи, которое воплощается для насъ въ повиновеніи нашему царю. Хотя была минута, выраженная имъ стихомъ:

Въ Москвѣ не Царь, въ Москвѣ Россія!

но единодушие царя и народа воспъто Пушкинымъ въ лучшемъ его смыслъ и во всемъ его могуществъ. Когда



поэть грозиль врагамь Россіи, онь, какъ одну изъ самыхъ страшныхъ угрозъ, говорилъ имъ:

Иль русскаго царя уже безсильно слово?

Всѣ русскіе люди, конечно, знають этоть вопрось и повторяють его. Въ минуты унынія, когда надвигаются великія внѣшнія опасности, или когда внутреннее разстройство раздираеть государство. мы говоримъ:

Иль русскаго царя уже безсильно слово?

И въ минуты гордости, когда мы предаемся великимъ надеждамъ и хотимъ внушить страхъ недругамъ, мы говоримъ точно такъ же:

Иль русскаго царя уже безсильно слово?

Патріотизмъ есть чувство очень сложное; онъ является часто въ видъ грубыхъ, слъпыхъ пристрастій къ своему, въ видѣ закоснѣлости въ привычкахъ и нравахъ; но онъ можеть восходить и до самой чуткой и возвышенной преданности лучшимъ началамъ своего народа. Таковъ быль патріотизмъ Пушкина; слѣпаго пристрастія въ немъ не было. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ прочесть сужденія поэта о нашей литературѣ, то есть о той области, къ которой онъ былъ наиболѣе пристрастень, въ которой Дельвига и Баратынскаго готовъ былъ ставить выше себя. Но еще лучше-прочесть его отрывокъ "Рославлевъ", начало повъсти, въ которой онъ хотълъ въ поэтической формъ противопоставить свой настоящій патріотизмъ неправильному патріотизму Загоскина и его поклонниковъ. Тамъ есть описание московскаго общества въ 1812 году, описание даже чуть-ли не болѣе рѣзкое, чѣмъ картины Л. Н. Толстого вь "Войню и мири"; эти картины, какъ извъстно, возбуждали и возбуждають негодование узкихъ патріотовъ! но мы ду-

маемъ, что именно у Пушкина и Л. Н. Толстого слѣдуетъ учиться истинному патріотизму.

Религіозность Пушкина, сказавшаяся въ послѣдніе его годы, имѣетъ тотъ-же характеръ чистоты и силы, какъ и другія движенія его души. Что прекраснѣе и проще его любимой молитвы?

> Владыко дней моихъ! Духъ праздности унылой, Любоначалія, змѣи сокрытой сей, И празднословія не дай душіь моей; Но дай мои мнѣ зрѣть, о Боже, прегрѣшенья, Да братъ мой отъ меня не приметъ осужденья, И духъ смиренія, терпѣнія любви И цѣломудрія мнѣ въ сердцѣ оживи.

И такъ, это была душа необычайной красоты, отзывавшаяся на все высокое, что встрѣчалось ей въ жизни, и предававшаяся ему искренно и живо, безъ напускной восторженности, безъ сантиментальности и мечтательности, безъ всякой фальши. Въ этой душѣ не было неизлѣчимыхъ язвъ, не было дурныхъ чувствъ, облекающихся въ поэтическій и грандіозный видъ.

И потому понятно, какъ онъ долженъ былъ страдать, какъ на него должны были обрушиваться несчастіе за несчастіемъ, пока наконецъ не случилось то несчастіе, которое вырвало его изъ ряда живыхъ. Пушкина часто упрекають въ увлеченіяхъ и непостоянствѣ; но вѣдь никто изъ насъ не родится зрѣлымъ человѣкомъ, и если можно указать на людей, подлежащихъ упреку гораздо меньше Пушкина, то можетъ быть ихъ спасла вовсе не твердость души, а только слабость ея стремленій. Пушкинъ же такъ былъ полонъ жизни, что долженъ былъ подпасть соблазнамъ; и гораздо большее достоинство нужно полагать не въ томъ, что онъ отъ

74

د در المراجع ال المراجع ال нихъ уклонился, а въ томъ, что онъ поборолъ и отъ оть нихъ очистился. Когда онъ выступилъ въ жизнь, его окружили соблазны необыкновенно сильные и увлекающіе. Во-первыхъ-свободомысліе, тогдашній нашъ революціонаризмъ, подготовлявшій декабрьскій мятежъ и бывшій вь полномъ цвѣту. Другой соблазнъ былъбольшой свъть, тогдашнее избранное общество, открывшее къ себъ доступъ поэту за его таланть и манившее молодаго человѣка своимъ блескомъ и тщеславіемъ. Прибавьте сюда кутежъ, разгулъ неслыханныхъ размѣровъ, который былъ въ модъ у тогдашней молодежи наравнѣ со стихами, дуэлями и свободомысліемъ. Сама литература была не чужда соблазновъ; Пушкинъ выросъ на французской риторической и чувственной словесности, и его стремились покорить съ одной стороны сантиментальность Жуковскаго, съ другой — эгоистическое разочарование Байрона. Представимъ-же себъ двадцатипятилѣтняго юношу, одареннато душою подвижною и кипящею и тёломъ, въ которомъ еще было много африканской крови, и мы поймемъ, какъ естественно и неизбѣжно онъ долженъ былъ поддаться обступившимъ его соблазнамъ и какая великая сила обнаружилась въ его побъдъ надъ ними. Эти соблазны, которыхъ не ОНЪ искалъ, а которые сами его искали, сами тянули его въ себя, были его несчастіемъ, бѣдою, постигшею его и перенесенною имъ. Когда онъ вышелъ изъ-подъ ихъ вліянія, онъ иногда горько жаловался на эту свою судьбу. Ему не было еще тридцати лъть, когда онъ писаль:

Я вижу---въ праздности, въ неистовыхъ пирахъ, Въ безумствѣ гибельной свободы, Въ неволѣ, въ бѣдности, въ чужихъ стеняхъ Мои утраченные годы;

Я слышу вновь друзей предательскій прив'ять На играхъ Вакха и Киприды, И сердцу вновь наносить хладный св'ять Неотразимыя обиды.

(Это писано 19 мая 1828 г.). Передъ концомъ жизни онъ повторилъ ту-же жалобу, и еще трогательнъе. Онъ писалъ:

## Въ уныныи часто

Я помышлялъ о юности моей, Утраченной въ безплодныхъ испытаньяхъ, О строгости заслуженныхъ упрековъ, О дружбѣ, заплатившей мнѣ обидой За жаръ души довѣрчивой и нѣжной— И горькія кипѣли въ сердцѣ чувства!

И этотъ отрывокъ (1835 года), и предъидущій — были тайными изліяніями Пушкина и не назначались имъ къ печати. Это его искреннія, свободно выраженныя чувства; и тутъ есть все, о чемъ мы говорили: и безумство гибельной свободы и хладный свътъ, и неистовые пиры и, наконецъ, обида и предательскій привътъ съ той стороны, съ которой они были всего больнѣе для Пушкина, со стороны дружбы.

Дъ, съ такою душою, какая была у Пушкина, онъ долженъ былъ много страдать. Это была душа, какъ онъ самъ говоритъ, *довпрчивая* и нижная; вообразимъ же себѣ обыкновенные недостатки нашего общества: русское недоброжелательство, русское злословіе, русское взаимное недовѣріе, наконецъ русское невѣжество и русскій цинизмъ, и мы поймемъ, что душевныя чувства Пушкина были непрерывно оскорбляемы. Не только свимъ наносилъ ему неотразимыя обиды, но и въ любви, въ дружбѣ, въ патріотическихъ и религіозныхъ чувствахъ онъ страдалъ отъ противорѣчія своихъ стремленій съ тѣмъ, что находилъ вокругъ себя. Онъ, напримѣръ, возвелъ любовь къ женщинѣ до ея чистой силы, даже до благоговюнія предъ святыней красоты; понятно, что онъ долженъ былъ натолкнуться на жестокія разочарованія; какъ онъ жалуется на друзей, такъ онъ еще раньше и открыто жаловался на женщинъ:

> Нечисто въ нихъ воображенье, Не понимаетъ насъ оно, И признакъ Бога—вдохновенье Для нихъ и чуждо, и смѣшно. Когда на память мнѣ невольно Прійдетъ внушенный ими стихъ, Я содрогаюсь, сердцу больно, Мнѣ стыдно идоловъ моихъ. Къ чему, несчастный, я стремился? Предъ кѣмъ унизилъ гордый умъ? Кого восторгомъ чистыхъ думъ Боготворить не устыдился?

Если мы сведемъ все это вмѣстѣ, если вспомнимъ, какъ бурно текла жизнь поэта среди этихъ безпрерывныхъ обидъ и какъ доведена была до своего безвременнаго конца, то безконечная жалость овладѣетъ нами Дорого поплатился Пушкинъ за тонкость своихъ чувствъ, за безподобную красоту своихъ душевныхъ движеній. Истинной чувствительности въ немъ было во сто разъ больше, чѣмъ въ Карамзинѣ и Жуковскомъ и только неистощимая бодрость и сила духа залечивала безпрерывныя раны и сохраняла ясность мысли. И все-таки, стихотворенія послѣдняго года его жизни (1836) дышатъ глубокою, суровою грустью. На лицейскомъ праздникѣ этого года онъ началъ читать одно изъ нихъ:

Была пора: нашъ праздникъ мододой Сіялъ, шумъ́лъ и розами вѣнчался...

и вдругъ залился слезами и не могъ продолжать чтенія. И нѣтъ ничего родостнаго въ тѣхъ стихахъ, которые обыкновенно стоятъ въ самомъ концѣ драгоцѣнной книги его лирическихъ произведеній:

> Велѣнью Божію, о муза, будь послушна! Обиды не страшись, не требуй и вѣнца: Хвалу и клевету пріемли равнодушно И не оспаривай глупца.

3 апр.



## Борисъ Годуновъ на сценъ.

(Гражданинь, 1874).

Письма къ редактору (О. М. Достоевскому).

Письмо первое.

(По поводу новой оперы "Борисъ Годуновъ").

Вы нѣсколько разъ выражали желаніе, чтобы я писалъ о современныхъ явленіяхъ нашей литературы, о ея послёднихъ, текущихъ новостяхъ. Я отклонялъ отъ себя это занятіе, потому что находиль его необыкновенно труднымъ. Если писать, думалъ я, то нужно писать ясно и доказательно; я всегда (открою вамъ по секрету) старался такъ писать. Но что вы прикажете дѣлать съ такъ-называемыми новостями текущей литературы? Какъ писать ясно и доказательно о такихъ расплывающихся, туманныхъ, спутанныхъ, несложившихся, недостигшихъ никакого смысла и значенія явленіяхъ? Я чувствую себя въ величайшемъ смущеніи среди этихъ полумыслей, полуобразовъ, какихъ-то попытокъ и потугъ сказать неизвъстно что. Да и какая нужда подвергать все это строгому анализу? Да и какъ это сдѣлать, когда нѣть къ такому дѣлу никакой охоты?

Однакожь, такъ какъ я не отстаю слишкомъ далеко отъ русской литературы и даже вообще отъ русскаго

художества, читаю журналы, смотрю новыя картины, слушаю новыя оперы, то я имѣю возможность сдѣлать вамъ угодное, т. е. писать отзывы о нашихъ новостяхъ. Но я не могу дѣлать этого такъ, какъ слѣдовало-бы, т. е. точно, ясно, доказательно. Если вы меня освободите отъ этихъ стѣснительныхъ условій, если позволите не соблюдать ни порядка, ни полноты, ни связи, то я готовъ писать вамъ всякія замѣтки, какія придуть мнѣ на мысль. Я буду стараться объ одномъ, чтобы вы меня поняли, чтобы вы не считали этихъ замѣтокъ недостойными вниманія. Это будутъ не искусственныя и поддѣльныя, а почти настоящія письма къ вамъ. Хотите—печатайте, хотите нѣть; это уже ваше дѣло.

Одно явленіе сильно занимаеть меня въ послѣднее время; оно показалось мнѣ чрезвычайно интереснымъ. такъ сказать, знаменательнымъ. Это новая опера-"Борисъ Годуновъ". Въ настоящую минуту идетъ объ ней ожесточенная полемика въ газетахъ; успѣхъ оперы былъ необыкновенный, композитора усердно вызывали много разъ въ каждомъ изъ четырехъ представленій, бывшихъ передъ самымъ постомъ; но въ тоже время опера возбудила горячую вражду и негодование въ людяхъ самыхъ мирныхъ и, такъ сказать, постороннихъ дѣлу. Я слушалъ оперу, изучалъ либретто, разговаривалъ съ врагами и приверженцами, читаль рецензіи музыкальныхъ критиковъ,-и до сихъ поръ еще не пришелъ въ себя отъ изумленія. Представьте себѣ, что въ этой оперѣ самымъ непонятнымъ образомъ сочетались всевозможные элементы, которые у насъ бродять на Руси, что они явились въ ней въ самыхъ грубыхъ своихъ формахъ и образовали цёлое, безпримёрное по своей чудовищности. Возьмите что хотите, — вы все здѣсь найдете. Наше не-

вѣжество, наша безграмотность—есть; наша музыкальность, пѣвучесть—есть. Отрицаніе искусства—есть; незаглушимая художественная жилка—есть. Любовь къ народу, къ его пѣснѣ—есть; презрѣніе къ народу—есть. Уваженіе къ Пушкину—есть; непониманіе Пушкина есть. Дерзкое стремленіе къ оригинальности, къ самобытности—есть; рабство передъ самою узкою теоріею есть. Талантъ—есть; совершенная безплодность, отсутствіе художественной мысли—есть.

Такимъ образомъ получился въ результатѣ хаосъ невообразимый. Представьте притомъ, что это---опера. Вообразите огромную залу, оркестръ, чудесныя декораци (оставшіяся отъ постановки Пушкинскаго "Бориса"), почти всѣхъ нашихъ пѣвцъвъ и пѣвицъ, и публику, занявшую всѣ мѣста и рукоплещущую съ восторгомъ. Каково зрѣлище!

Не знаю, съ чего и начать. Я употребилъ одно грубое слово — невъжество, безграмотность; но увѣряю — это слово точное. Авторъ передѣлалъ Пушкинскую драму; онъ измѣнилъ сцены и рѣчи, передѣлалъ стихи и прибавилъ много своихъ. И туть обнаружилось, что онъ не имѣетъ понятія не только о драматизмѣ, не только о томъ, что такое хорошие стихи, но и о томъ, что такое стихъ, что значитъ стихотворный размѣръ. Онъ просто думаетъ, что стихъ коротенькая строчка, въ началѣ которой, вмѣсто маленькой, стоитъ большая буква. Соображенія, которыя руководили автора при его передѣлкахъ и сочиненіяхъ, странны до высшей степени. Вы помяите начало сцены между Мариною и Самозванцемъ:

## Марина.

Дмитрій! Вы?

## Самозванецъ.

Волшебный, сладкій голосъ! Ты-ль наконецъ? Тебя-ли вижу я Одну со мной, подъ сънью тихой ночи? Какъ медленно катился скучный день, Какъ медленно заря вечерняя гасла, Какъ долго ждалъ во мракъ я ночномъ!

Эти божественные стихи сами по себѣ музыка, и всякій понимающій это композиторь схватился бы за нихъ съ восхищеніемъ, какъ, напримѣръ, Глинка схватился за лучшіе стихи Руслана и Людмилы: "Дѣла давно минувшихъ дней", "Ложится въ полѣ мракъ ночной", "О поле, поле, кто тебя", "Она мнѣ жизнь, она мнѣ радость", и. т. д.

Но нашъ авторъ недоволенъ Пушкинскими стихами и замѣнилъ ихъ своими. Не угодно-ли послушать?

Марина.

Царевичъ!.. Димитрій!.. Царевичъ!..

Самозванецъ.

Она!.. Марина... Здёсь, моя голубка, красавица моя! Какъ томительно, какъ долго Длились минуты ожиданія, Сколько мучительныхъ сомнѣній, Сердце терзая, свѣтлыя думы мои омрачали, Любовь мою и счастье проклинать заставляня!

Вы видите, что это не стихи, а чистая проза, притомъ проза плохая, безъ звука и связи, что, напримъръ, послъдние два стиха есть наборъ словъ, ничего опредъленнаго не выражающий, реторика самаго низкаго разбора. Къ чему туть свътлыя думы? Зачёмъ проклинать свое счастье?

Изумителенъ тотъ музыкантъ, который предпочитаетъ писать музыку на прозу, а не на стихи, который даже не различаетъ прозы отъ стиховъ (а вѣдь музыка всегда имѣетъ размпъръ, и ей слѣдовало бы знать въ этомъ толкъ); но увѣряю васъ, тутъ есть вещи еще болѣе изумительныя. По всему видно, что композитору стихи Пушкина показались слабыми, невыразительными, и онъ усилилъ ихъ, точно такъ, какъ и вообще онъ усилилъ всю драму. Композитору казалось, что у Пушкина мало нѣжности, и вотъ онъ поставилъ:

Здѣсь, моя голубка, красавица моя!

Вышло гораздо больше чувства.

Композитору казались неумѣстными и негодными для музыки слова о сюни тихой ночи, о томъ, какъ катился день, какъ заря вечерняя гасла. Онъ въдь реалисть въ музыкѣ; онъ сейчасъ подумалъ, что ему пришлось бы изображать звуками и тихую ночь, и теченіе дня, и погасаніе зари. Кстати ли это? И вотъ онъ выкидываеть все это и ставитъ свои слова: томительно, мучительныя сомнънія, терзаніе сердиа и даже проклинаніе своего счастья! Вотъ это хорошія слова, на которыя можно написать сильную музыку.

Воть вамъ примѣръ реализма и нынѣшняго художественнаго пониманія. Мы уже не знаемъ сами, что и для чего дѣлаемъ; мы забыли, что музыка, стихи, слова, краски, составляють только выражсеніе, внюшнюю форму чувства или мысли, а не самое чувство, не самую мысль. Самозванецъ говорить о зарѣ, о тихой ночи, о томъ, какъ катился день, но онъ не это хочеть выразить, онъ вы-

ражаеть томление и нѣжность, которыя его наполняють. Въ прежнія времена это понимали и подъ буквой, подъ словомъ умѣли видѣть ихъ внутреннее значеніе: но нынче всякое не-прямое выражение кажется страннымъ, неестественнымъ, наконепъ непонятнымъ и безсмысленнымъ. И такимъ образомъ пришли многіе къ убѣжденію, что вообще искусство есть безсмыслица. Ибо, если мы понимаемъ только сотую долю того, что выражаетъ искусство, то остальныя девяносто девять долей намъ покажутся лишними. Нынче часто разсуждають такъ: зачъмъ писать картину, если тоже самое можно выразить въ небольшой журнальной статьъ? И наобороть: въ картинъ должно находиться только то, что можеть быть изложено въ хорошей журнальной статьѣ; все остальное вздоръ. Между тымъ, каждое искусство имъетъ свои задачи, имъеть предметы, которые только одно оно можеть изображать. Живописецъ не можеть словами сказать того, что онъ выражаеть красками, музыканть не можеть нарисовать того, что онъ выражаетъ звуками. Окруженные толпою людей, которые настойчиво требують отчета, а понимать не хотять, бъдные художники, недостаточно сильные своимъ талантомъ, теряются, стыдятся самыхъ лучшихъ своихъ вдохновеній и уродуютъ свои пріемы и свои произведенія.

Что такое музыка? Она основана на чудесномъ соотношеніи, въ которомъ находятся звуки съ настроеніями цуши. Звуки имѣютъ выразительность сами по себѣ, безъ словъ, безъ обстановки, безъ всякой связи съ другими предметами. Такъ точно и краски имѣютъ свой характеръ, свою силу, независимо отъ предметовъ, на которыхъ онѣ лежатъ. Но краски требуютъ для своего проявленія пространства и слѣдовательно неизбѣжно связываются съ

предметами, объективируются; звуки же требують для себя одного времени, и потому, изъ всѣхъ выраженій человѣческой души, музыка есть самое субъективное, наиболѣе близкое къ самой душѣ. Вотъ почему музыкой можно выразить съ удивительною ясностію самыя глубокія, самыя тонкія душевныя движенія, не поддающіяся другимъ способамъ выраженія. Вотъ почему, съ другой стороны, музыка, можно сказать, естественнѣе другихъ искусствъ и, въ видѣ пѣнія, явилась раньше всѣхъ ихъ и больше всѣхъ распространена. Даже птицы поютъ, не имѣя ни словъ, ни понятій, никакихъ зачатковъ воплощенія своихъ чувствъ инымъ способомъ.

Но являются реалисты и начинають недоумѣвать, что значать и что доказывають всё эти звуки, раздающеся постоянно на всѣхъ мѣстахъ земнаго шара. Они говорять, что это владычество музыки неестественно и безсмысленно; что оно основано на идеализаціи, фальши; что музыка должна выражать что-нибудь опредѣленное, ясное, что сама по себѣ она, очевидно, ничего не значить, а годится только для уясненія и усиленія чего-нибудь другаго, имѣющаго дѣйствительный смысль. И такъ, музыка должна обратиться въ средство, пойти, напримѣръ, на службу другаго искусства, всего ближе, разумѣется, поэзіи. А поэзія тоже должна быть на службѣ, именно проводить идеи; а идеи тоже сами по себѣ ничто, а должны служить *жизни*. Жизнь же уже сама по себѣ хороша, даже безъ музыки, безъ поэзіи и безъ идей.

Воть нѣкоторыя черты этой новой теоріи. Мнѣ хотѣлось особенно обратить ваше вниманіе на ея противоестественность. Музыка вещь такая натуральная, что какъ скоро надъ нею начинаютъ мудрить, выходитъ очевидное насиліе природѣ. Огрицать музыку гораздо

труднѣе, чѣмъ, напримѣръ, отрицать естественность стиховь, фигуральныхъ и метафорическихъ выраженій. Стихъ можно (повидимому) замѣнить прозою, и метафору точнымъ выраженіемъ. Но музыку не на что переводить,--она неразложима. Наши новаторы въ своихъ усиліяхъ музыку болбе естественную, чёмъ какъ она создать есть, дошли до удивительной уродливости. Говорить И пъть--два дъла одинаково естественныя, одинаково понятныя, но притомъ и совершенно различныя. Говоритъ человѣкъ, такъ онъ говоритъ, а не поетъ; поетъ-такъ поеть, а не говорить. Между тымь, любимою формою нашихъ музыкантовъ сдѣлался речитативъ, то есть--ни то ни се, ни говоръ ни пъніе, а нъчто среднее. Речитативъ всегда употреблялся въ операхъ, но всегда считался самымъ искусственнымъ пріемомъ; онъ хорошъ былъ только для комических сцень. Между тымь, новаторы обратили всю оперу въ речитативъ, на томъ основаніи, что онъ болѣе подходить къ обыкновенной рѣчи, и потому-де есть самая естественная музыка. Естественность музыки они измѣряють не мѣрою взятою въ самой музыкѣ, а мѣрою ей чужою (т. е. разговоромъ),--понятно, что они пришли къ величайшей неестественности. Они похожи на поэта, который усиливался бы, чтобы его стихи походили на прозу (сравнение для васъ понятное, но для нашего композитора, да и для многихъ,--увы!--совершенно недоступное), или на того архитектора, который ради натуральности раскрашиваль мѣдныя колонны подъ дубъ. Чувствую, что эти сравненія слабы: ихъ нужно увеличить въ тысячу разъ, чтобы приблизиться къ тому, что делается въ музыке.

Я не думаю сказать, чтобы речитативы новыхъ оперъ были дурны; напротивъ, они часто превосходны, и при-

Digitized by Google

выкнувъ, ихъ можно слушать съ удовольствіемъ; но это все-же не пѣніе, не полная музыка. Бѣдные композиторы это чувствуютъ сами; гдѣ только можно. они вставляютъ хоры и пњсни. И въ этомъ, какъ и во многомъ другомъ, просто жалко видѣть, какъ люди стараются сами себя обмануть!

Такъ-то изъ стремленія къ *правди* можеть выйти самая уродливая ложь и неестественность.

Но набралось такъ много говорить, что приходится отложить до слъдующаго письма.

## Письмо второе.

Обращаюсь къ нашей оперѣ. Я хотѣлъ бы разсказать вамъ ея содержаніе, чтобы вы могли судить, какая музыка можетъ быть написана на такой удивительный сюжеть.

Композиторъ, какъ я уже сказалъ, усилилъ драму Пушкина; онъ очевидно находилъ, что у Пушкина все блъдно, слабо, неясно,—и постарался раскрасить, поднятъ тонъ, поставить сильнъйшія ударенія. Вышла большая суматоха на сценъ. Публика смотритъ и находитъ, что опера очень занимательна.

И воть куда насъ завелъ Шекспиръ! Да, настоящая опера есть очень хорошій образчикъ того, какъ мы понимаемъ искусство вообще и Шекспира въ особенности. Драмы Шекспира, какъ извѣстно, представляють постоянную, почти правильную смѣсь сценъ трагическихъ и торжественныхъ съ вульгарными и комическими. Поэть употреблялъ этотъ пріемъ очевидно для контраста, для того, чтобы оттѣнить одно другимъ, чтобы трагизмъ выступалъ

ярче рядомъ съ пошлостію, и пошлость выдавалась сильнѣе на трагическомъ фонѣ. Пушкинъ подражалъ въ этомъ случаѣ Шекспиру и въ "Борисѣ Годуновѣ" перемежилъ серьезныя сцены комическими. Но композиторъ понялъ дѣло по своему; онъ комическія сцены принялъ за главныя; онъ ихъ развилъ, разработалъ и сдѣлалъ изъ нихъ главное содержаніе оперы. Первое и послѣднее дѣйствіе у него—сплошь комическія; сцена въ корчмѣ—главный перлъ его оперы; судите-же—какое цѣлое изъ этого выходить!

Первыя три сцены Пушкинскаго "Бориса" изображають возведение Бориса на царство, изображають въ торжественныхъ и величавыхъ чертахъ.

> Москва пуста; во слѣдъ за патріархомъ Къ монастырю пошелъ и весь народъ.

Не внемлеть онъ ни слезнымъ увъщаньямъ, Ни ихъ мольбамъ, ни воплю всей Москвы, Ни голосу Великаго Собора.

Вся Москва Сперлася здёсь. Смотри: ограда, кровли, Всё ярусы соборной колокольни, Главы церквей и самые кресты Унизаны народомь.

Что за шумъ?

Народъ завылъ: тамъ падаютъ, что волны, За рядомъ рядъ... еще... еще!

Казалось бы, что за раздолье для композитора! Какая картина, какіе звуки могли бы выйти!

Но Пушкинъ, слѣдуя Шекспиру, примѣшалъ къ этой картинѣ комическія черты. Въ третьей сценѣ (Дѣвичье

поле. Новодѣвичій монастырь. Народъ.) предполагается, что вся глубина сцены залита народомъ, и тамъ, вдали отъ зрителей, у воротъ монастыря происходитъ главное дѣйствіе. Впереди же, передъ самыми зрителями, находится край толпы, и тутъ баба возится съ своимъ ребенкомъ и происходятъ такіе разговоры:

> Одинъ (*тихо*). О чемъ тамъ плачутъ?

> > Другой.

А какъ намъ знать? То въдаютъ бояре, Не намъ чета.

Одинъ.

Всѣ плачуть, Заплачемъ, братъ, и мы.

Другой.

Да слезъ-то нѣть. Что тамъ еще?

Воть эти-то комическія вставки композиторъ принялъ за главное содержаніе сцены; онъ ихъ развилъ, усилилъ и составилъ изъ нихъ прологь. Опера открывается тѣмъ, что на сценѣ толпа народу. Выходить приставъ съ дубиною въ рукахъ и, махая ею, кричитъ (т. е. поеть):

"Ну, что-жъ вы? что-жъ вы идолами стали? Живо на колѣни! Ну-же! Да ну! Эко чертово отродье!..."

Народъ становится на колѣни и начинаетъ хоромъ пѣть, прося Бориса смиловаться и принять царство.

Но только-что приставъ отходить, народъ замолкаеть и начинаеть переговариваться.

Митюхъ, а Митюхъ, чего оремъ?

#### Митюха.

Во-на! почемъ я знаю.

Приставъ снова является, и опять заставляетъ народъ пѣть тотъ же хоръ:

> На кого ты насъ покидаешь, Отецъ нашъ! и пр.

Ахъ, какъ это натурально и безподобно! Должно быть это такъ именно и происходило. Вѣроятно бабъ и мужиковъ тогда предварительно выучивали пѣть хоромъ эти стихи, потомъ гнали ихъ дубинами къ монастырю, и тамъ, по приказу приставовъ, они повторяли этотъ хоръ сколько угодно. И эти пѣвчіе все-таки были такъ глупы, что не знали, о чемъ и зачѣмъ они поютъ. Вотъ она художественная правда! Это не то, что арія, которую поетъ одинъ человѣкъ,—дѣло неестественное и невозможное.

Г-нъ Кюи, написавшій на оперу г. Мусоргскаго критику и совершенно дружелюбную, и въ тоже время безпристрастную, приходить въ восторгъ отъ начала оперы. "Первая сцена", говоритъ онъ, "превосходна. Основная тема чрезвычайно удачна, чисто въ народномъ характерѣ и прекрасно выражаетъ насильственно внушенную мольбу народа изъ-подъ палки пристава. Эта насильственность еще явственнѣе при повтореніи темы полу-тономъ выше, при упорномъ сопровожденіи одной назойливой фразы въ басахъ. Фразы, которыми перебрасывается народъ между собою, также неукоризненны, живы, мѣтки, правдивы, характерны, музыкальны ("И вздохнуть не дастъ проклятый!"), съ типической, превосходной декламаціей ("Ой, лихонько, совсѣмъ охрипла!"). Каждая изъ этихъ

фразъ-плодъ свѣжаго и сильнаго вдохновенія. И вся музыка этой сцены льется такъ естественно, такъ плавно..." (С.-Петерб. Вѣдом. 6 февр.).

Вполнѣ полагаюсь въ этомъ случаѣ на музыкальное пониманіе г. Кюи; осмѣлюсь даже подтвердить его отзывы на основаніи собственнаго впечатлѣнія; замѣчу только, что эта выразительная музыка не была мнѣ пріятна, а возбудила лишь самое раздражающее и безпокойное ощущеніе. Вѣдь вся эта сцена верхъ неестественности и нелѣпости; вѣдь это нескладица, неимѣющая тѣни смысла. Какимъ же образомъ вы хотите, чтобы мы наслаждались музыкой отдѣльныхъ фразъ и хоровъ, когда эти фразы и хоры, взятые въ связи, не представляютъ никакого общаго смысла, не имѣютъ никакой удобопонятной связи съ декораціями, костюмами и содержаніемъ, взятымъ для оперы?

За сценою, которую мы описали, тотчасъ слѣдуетъ выходъ избраннаго царя Бориса къ народу. Народъ славитъ царя торжественнымъ хоромъ и раздается радостный звонъ колоколовъ. Такъ какъ, чтобы выиграть время и не мѣнять декораціи, эта сцена въ представленіи ничѣмъ не отдѣлена отъ предыдущей, то г. Кюи справедливо замѣчаетъ, что она "поражаетъ нельпостью связи съ предыдущей сценой". (Тамъ же, столбецъ 5). "Желаніе не мѣнять здѣсь декорацію очень понятно, но, чтобъ хотъ сколько-нибудь сгладить этотъ абсурдъ, слѣдовало бы минуты хоть на двѣ опустить занавѣсъ между этими сценами" (столб. 1).

Въ этомъ случав я рѣшаюсь противорчить г. Кюи. Конечно, нелѣпость внюшней связи двухъ сценъ была бы уничтожена предлагаемымъ имъ средствомъ; но я нахожу, что нелѣпость внутренней связи нисколько не уничто-

#### пашкинъ

жилась бы, даже еслибы декорація была другая, и если бы занавѣсъ былъ спущенъ на четверть часа. Какую осмысленную связь можно найти между двумя сценами, изъ которыхъ въ первой народъ изъ-подъ палки проситъ Бориса и самъ не понимаеть, что онъ говоритъ и дѣлаетъ, а во второй встрѣчаетъ новаго царя радостно и торжественно? Вѣдь это тотъ же народъ, и сколько ни мѣняйте декорацій, сколько ни опускайте занавѣса, внутреннее противорѣчіе останется. Нѣтъ возможности слушать равнодушно подобную нескладицу.

Вы поймете послѣ этого, сколько вѣрнаго закличаеть въ себѣ слѣдующій общій отзывъ г. Кюи объ оперѣ г. Мусоргскаго:

"Въ цѣломъ, либретто не выдерживаеть критики. Въ немъ нють сюжета, нъть развитія характеровь, обусловленнаго ходомъ событій, нѣтъ цѣльнаго драматическаго интереса. Это рядъ сценъ, имѣющихъ, правда, нѣкоторое прикосновение къ извъстному факту, но рядъ сценъ расшитыхъ, разрозненныхъ, ничѣмъ органически не связанныхъ. Вы смотрите каждую сцену съ интересомъ, но каждая изъ нихъ составляеть отдѣльное пѣлое, безъ связи съ предыдущимъ и съ послѣдующимъ, такъ что васъ вовсе не занимаетъ, что будетъ дальше. Можно эти сцены перемѣшать, переставить: можно любыя изъ нихъ выкинуть, вставить новыя, и опера отъ этого не измѣнится, потому что "Борисъ Годуновъ" не опера, в только рядъ сценъ, пожалуй музыкальная хроника. Конечно, отчего не писать музыку и на отдѣльныя сцены; вѣдь и либретто "Руслана" представляеть тоже самое, что однако не мѣшало Глинкѣ написать на него геніальную музыку; но все же, жалко, что въ этомъ случав авторъ добровольно и сознательно лишаеть себя силы,

происходящей отъ *цилости впечатлюнія*. Что же касается до отдѣльныхъ сценъ, то всѣ онѣ представляютъ очень интересныя музыкальныя задачи. *Жаль* только, что г. Мусоргскій не придерживался строже Пушкина: омелодраматизировалъ Бориса съ его чураньемъ, ввелъ новое ходульное лицо, језуита, и многіе превсходнѣйшіе стихи Пушкина замѣнилъ другими, весьма посредственными, подчасъ безвкусными. Послѣднее—просто непростительно". (Столб. З).

Въ этомъ отзывѣ не только нѣтъ ничего преувеличеннаго, но напротивь, это самый снисходительный и дружелюбный отзывъ, какой только можно сдълать. Г. Кюи слишкомъ много уступаеть г. Мусоргскому. Онъ говорить, что только въ цёлой оперё нётъ связи, нёть цёльности впечатлѣнія, а объ отдѣльныхъ сценахъ говорить такъ, какъ будто въ нихъ есть связь и цъльность; между тъмъ о каждой сценъ нужно сказать тоже, что сказано о цёлой оперѣ; каждая сцена, отдёльно взятая, несвязна, противорѣчива, полна несообразностей. Не даромъ г. Кюи жалуется, что г. Мусоргскій не держался ближе Пушкина; жалость состоить именно въ томъ, что каждое отступленіе отъ Пушкина у г. Мусоргскаго есть прямая порча дѣла, присочиненіе несообразнѣйшихъ и нескладнъйшихъ вещей. Стихи г. Мусоргскаго нельзя назвать посредственными и безвкусными стихами, какъ называеть ихъ г. Кюи: это вовсе не стихи и лаже не проза, а какой-то уродливый наборъ словъ.

Доказать всю эту безпримѣрную нескладицу можно бы было разборомъ какой угодно сцены, напримѣръ, сцены у фонтана, сцены между Борисомъ и Шуйскимъ, сцены въ Думѣ,—мы назвали самыя безобразныя передѣлки и вмѣстѣ самыя важныя сцены оперы.

Но если такъ, то спрашивается, какую же музыку можно написать на подобное содержание? Не ясно ли для всякаго, кто и не слыхалъ этой оперы, что композиторъ и въ музыкъ не могъ создать ничего цъльнаго и послъдовательнаго, что онъ объ этомъ даже и не заботился? Уродливость и чудовищность—вотъ удивительный результатъ стремления къ правдъ и реальности!

И возможно ли въ видѣ оправданія сравнивать "Бориса Годунова" съ "Русланомъ?" Въ "Русланѣ", хоть онъ и состоить изъ отдѣльныхъ сценъ, все идеть одно къ другому, нѣтъ никакихъ противорѣчій и васъ обнимаетъ собою цѣлый своеобразный міръ, фантастическій, но стройный и живой. А "Борисъ Годуновъ" весь такъ и расползается по клочкамъ. Въ немъ нѣтъ ни одного мѣста, которое не было бы испорчено и могло бы производить цѣльное впечатлѣніе. Исключеніе составляетъ только сцена въ корчмѣ. Тутъ все стройно и согласно; кабакъ—кабакомъ; но вѣдь и этому кабаку не придано никакого смысла, никакой связи съ оперой, и нельзя удовольствоваться однимъ отлично пеложеннымъ на музыку кабакомъ, когда опера называется "Борисъ Годуновъ по Пушкину и Карамзину".

"Главныхъ недостатковъ въ "Борисѣ" два", пишетъ г. Кюи: "рубленый речитативъ и разрозненность музыкальныхъ мыслей, дѣлающая мѣстами оперу попуриобразной". (Столб. 10).

Видите, какъ онъ нѣжно выражается. Разрозненность музыкальныхъ мыслей! Это значить—отсутствіе связи въ музыкѣ; это значитъ—куски, отрывочныя фразы, головки и хвостики музыкальныхъ мыслей, набросанныя и перепутанныя въ безобразномъ хаосѣ. Такъ развѣ это опера? Какой же смыслъ писать оперу въ видѣ попурри?

Digitized by Google

Неужели этого требують ваша музыкальная правда, вашь музыкальный реализмъ? Въ самомъ дѣлѣ, г. Кюи говорить: "Въ созданіи "Бориса" такъ почтенно желаніе автора идти по новой, *правдивой* 'дорогѣ"... (Тамъ же)., Что же это такое, наконецъ?

Хотите—я вамъ скажу. Это—затѣи музыкантовъ, которые хлопочутъ не объ идеѣ, не о цѣльномъ творческомъ созданіи, а о подробностяхъ своей техники. Они безъ конца возятся съ этой техникой, мудрятъ надъ нею, усовершаютъ ее и дальше ничего не видятъ. И вотъ, чтобы удивитъ міръ, они пишутъ наконецъ оперу, состоящую изъ разрозненныхъ кусковъ, нескладное и огромное попурри, въ которомъ за то каждый кусочекъ представляетъ интересныя музыкальныя задачи, разныя усилія и хитрости техники. Музыканты любуются, а публика, видя прекрасныя декораціи и жестикулирующихъ и кричащихъ пѣвцовъ, радуется и хлопаетъ.

Объ этой музыкѣ, можеть быть, я еще напишу вамъ. 26 февр.

## Письмо третье.

Года два или три тому назадъ я былъ на очень замѣчательномъ представленіи. Давали "Бориса Годунова" Пушкина. Его дали, кажется, всего два раза и потомъ перестали давать, не знаю почему. На первомъ представленіи зала была биткомъ набита и смотрѣть было очень интересно. Костюмы и декораціи были чудесныя, и нѣкоторыя сцены,—напримѣръ, выходъ Бориса изъ собора, смерть Бориса, производили сильное впечатлѣніе просто какъ картины, независимо отъ того, что и ка̀къ говорили актеры.

8

Разумѣется, исполненіе драмы актерами было ниже всякой критики. Туть нѣть ничего удивительнаго, такъ какъ плохой актеръ, или актеръ порядочный, но дурно исполняющій извѣстную роль-дѣло самое обыкновенное и удобопонятное. Но меня поразило то, что исполненіе было не просто плохо, а сбивалось въ извѣстную сторону, имѣло опредѣленный, яркій характеръ. Это быль характеръ грубости, простонародности, пошлости. Лучше всего была исполнена корчма, точно такъ же, какъ она всего лучше удалась и г. Мусоргскому; но всѣ остальныя сцены, за исключениемъ развѣ нѣсколькихъ стиховъ, прекрасно сказанныхъ Самойловымъ (Самозванецъ), были сплошь такъ испорчены, что жалко было слушать. Искаженіе было особенно явственно на нѣкоторыхъ выдающихся лицахъ, напримѣръ, на Шуйскомъ. Припомните Шуйскаго; это одна изъ превосходнъйшихъ фигуръ тра-скѣ: тонкій, довкій, безподобный мастеръ говорить. Дѣйствительно, онъ говорить у Пушкина щегольскими стихами, замѣтно отличающимися своею гибкостью и бойкостью. Шуйскаго исполнялъ Зубровъ, актеръ очень дѣльный, очень умѣлый. Но что же онъ туть сдѣлаль? Во первыхъ, онъ, какъ и многіе другіе, произносилъ рѣчи своей роли такъ, что мелодія стиха совершенно исчезала-этого требуеть, говорять, натуральность. Но мало того-онъ придалъ своей рѣчи грубость, рѣзкость, словомъ-говорилъ такъ, какъ будто исполнялъ роль не знатнаго барина, а какого-нибудь купца въ комедияхъ Островскаго. Другіе актеры не отставали въ подобномъ стремлени къ правдѣ, и такимъ образомъ, вся красота, которая такъ ярко лежить на трагели Пушкина, была съ нее стерта. Чтобы изобразить бояръ, актеры, по из-

въстному выраженію, поддълывались подъ тонъ и манеры кучеровъ. Когда открылось засъданіе царской думы, то стыдно было смотръть и слушать. Бояре такъ, что называется, галдтали, такъ махали руками, головами, туловищами, что похожи были на толпу грубъйшихъ мужиковъ, собравшихся гдъ-нибудь въ кабакъ.

Боже мой! думалъ я, — какимъ это образомъ всѣ позабыли и никто уже не знаеть, что сановитость, важность, величавая учтивость-совершенно въ натурѣ русскаго человъка? Нътъ въ міръ народа-я совершенно въ этомъ увъренъ-который бы представлялъ такіе безчисленные оттънки въ обращеніи людей между собою, который былъ бы способенъ такъ легко и чутко переходить по всевозможнымъ степенямъ обращенія, начиная оть тончайшей почтительности и въжливости, и кончая величайшей грубостію, наглъйшимъ цинизмомъ. Гоголь въ "Мертвыхъ душахъ" замѣчаетъ, что русскій человѣкъ однимъ голосомъ говоритъ съ помъщикомъ, имъющимъ 300 душъ, другимъ съ тѣмъ, у кого ихъ 500, еще другимъ съ твмъ, у кого 1,000, и т. д. Вообще русская чуткость и подвижность безпримърны, безпредъльныговорю это не въ похвалу нашему народу, а скорѣе съ истиннымъ сокрушениемъ, ибо эта чуткость и подвижность большею частію безплодны и заставляють завидовать тяжелой неповоротливости, наивной грубости-хоть бы нёмцевъ. Я хотёлъ только сказать, что если русскій человъкъ захочеть быть учтивымъ, важнымъ, величавымъ, то онъ заткнетъ за поясъ всякаго германца или романца, --- точно такъ же, какъ заткнетъ его за поясъ и въ грубости, въ наглости, въ цинизмѣ. Въ нашемъ простомъ народѣ и въ купечествѣ, вы безпрестанно можете встрѣтить примѣры удивительной деликатности,

удивительной величавости. На иного старика просто не налюбуешься: важность, спокойствіе, строгость и ясностьвъ каждомъ словѣ, въ каждомъ движеніи; передъ вами какой-то ветхозавѣтный патріархъ, самъ Іаковъ, который, будучи представленъ весьма могущественному монарху, египетскому Фараону, не поклонился ему рабски, подобно своимъ сыновьямъ, а напротивъ-какъ сказано въ Писаніи-благословилъ его. Я не говорю здъсь о внутреннихъ свойствахъ, а только о внѣшнемъ видѣ; я знаю, что наши старики, имѣющіе видъ библейскихъ патріарховъ, часто скрывають подъ этою наружностью большой цинизмъ и одни лишь безобразные осалки перегоръвшихъ страстей. Но я не объ этомъ говорю. Хоть я и увъренъ, что на сотню или полторы гакихъ людей найдется и дъйствительный патріархъ, человъкъ дъйствительно полный величія и святости; но я не объ этомъ говорю и не это хочу доказывать; я говорю только о наружномъ видѣ.

Воображаю себѣ нашихъ бояръ XVII вѣка! Сколько тутъ было сановитости, щекотливаго чванства, горделивой учтивости! Москва издавна отличалась тонкостію обращенія, изысканнымъ умѣньемъ говорить и держать себя. Если подъ этою внѣшностью скрывались часто грубыя понятія и чувства, если низкая и дикая натура иногда проглядывала сквозь эту оболочку и даже вовсе ее сбрасывала, то все-таки постоянный и общій видъ долженъ былъ представлять большую величавость. Не забудемъ притомъ, что собраніе этихъ бояръ, безъ сомнѣнія, хранило въ себѣ преданія своихъ дѣдовъ и прадѣдовъ, то есть тѣхъ людей, которыхъ великій государственный смысль привелъ русскую землю къ единству, освободилъ ее отъ татаръ, и вообще заложилъ и укрѣнилъ силу

этого удивительнаго государства, до сихъ поръ выдерживающаго всякіе напоры и побѣждающаго всякія препятствія. "Не все же счастье", какъ говаривалъ Суворовъ: "надобенъ и умъ". Поэтому можно предположить, что бояре временъ Бориса, если и не были высокаго ума \*), то, по крайней мѣрѣ, видъ имѣли и очень сановитый и очень умный. Такъ, мы видимъ немало монаховъ, которые вовсе не отличаются высокими качествами, но, въ силу преданія, въ силу давно выработаннаго и строго сохраняющагося тона и склада всей жизни, имѣютъ наружность вполнѣ монашескую; во всѣхъ словахъ и движеніяхъ они представляють совершенную простоту, глубокое изящество, кротость и смиреніе, которыхъ можетъ быть вовсе нѣтъ у нихъ въ душѣ.

И такъ, ни въ какомъ случаѣ бояре не были похожи на какихъ-нибудъ грубыхъ и глупыхъ мужиковъ. Между тѣмъ, на представлении Пушкинскаго "Бориса Годунова" имъ была придана величайшая неотесанность, а г. Мусоргскій пошелъ еще дальше: онъ изобразилъ ихъ глупыми, онъ сдѣлалъ изъ засѣданія Царской Думы комическую сцену. Эта Дума, по предположеніямъ историковъ, была преступна, замышляла смуту и ждала ея, но комическою она уже никакъ не была.

Вообще, если сообразить всѣ частности оперы г. Мусоргскаго, то получается нѣкоторый очень странный общій смыслъ. Направленіе всей оперы обличительное, очень давнишнее и извѣстное направленіе: старая Русь выставляется здѣсь въ тѣхъ темныхъ краскахъ, въ которыхъ видятъ ее и многіе наши ученые. Фонъ оперы соста-

<sup>\*)</sup> Но почему же изъ нихъ не могли быть и высокаго ума? Странно. *Ред.* 

вляеть народъ; этоть народъ выставленъ грубымъ, пьянымъ, угнетеннымъ и озлобленнымъ. На такомъ фонъ можно было бы еще построить какое-нибудь правильное лвиженіе. Но народъ выставленъ вмѣстѣ съ тѣмъ совершенно глупымъ, суевърнымъ, безсмысленнымъ, ни къ чему не способнымъ. Что же изъ этого можно построить? На темномъ фонѣ этого безсмысленнаго народа являются фигуры лицъ, которыя почему-то имъ двигаютъ и влалѣють: Борись, Самозванець, Марина, Іезуить, Бояре и проч. Столкновенія, страсти, дъйствія этихъ лицъ не имѣють никакого отношенія къ народу, никакихъ связей съ нимъ (да и не съ чѣмъ связаться имъ, потому что въ народѣ не положено никакого содержанія). Въ силу этого, всѣ душевныя движенія этихъ лицъ теряютъ всякій смысль по отношению къ главному фону оперы. Все это ихъ личныя дёла, имёющія частное, эгоистическое значеніе; надъ моремъ народа носятся фигуры, увлекаемыя страхомъ, честолюбіемъ, любовью, религіозностію, жаждой денегь, и такъ далъе. Эти стремления не имъють никакой связи между собою, никакого интереса для автора, никакого общаго смысла. Невозможно найти въ оперѣ той центральной точки или того основнаго контраста, который бы составлялъ ея руководящую нить, ея главный интересъ. Народъ-вотъ единственный общій пункть. Но, такъ какъ народъ выставленъ совершенно безсодержательнымъ, то опера сама собою расползается на клочки.

Это вовсе не отдѣльныя картины, какъ въ "Русланѣ" Глинки и въ "Борисѣ" Пушкина. У Глинки и Пушкина есть общій фонъ, очень широкій и незыблемо твердый. У Глинки, положимъ, это будеть красота жизни, красота страстей, молодость, любовь, удальство, роскошь силы и чувственности въ ихъ первобытной свѣжести. На такомъ фонѣ можно рисовать отдѣльныя картины. У Пушкина общій фонъ—наша старая Русь и всѣ тѣ основы, на которыхъ она держалась, глубокая религіозность, семейная и монашеская жизнь, преданность государству, идеалъ царя, вѣрность династіи, смута, возникшая отъ колебанія и столкновенія этихъ элементовъ, на такомъ фонѣ можно было писать отдѣльныя картины. Но на какомъ фонѣ пишетъ г. Мусоргскій? Изъ всѣхъ явленій, взятыхъ имъ для оперы, къ какому онъ иитаетъ сочувствіе? Чѣмъ онъ воодушевленъ? Что онъ воспѣваетъ? На это вы напрасно будете искать отвѣта.

Но я, кажегся, взяль уже слишкомъ высокую точку зрѣнія; я не могу предположить, чтобы соображенія композитора полнимались на эту высоту, чтобы онъ считаль нужнымь задумываться объ общемь тонь оперы, чтобы онъ имълъ въ виду Цъльность, однородность музыкальнаго вдохновения. Онъ просто взялъ знаменитую драму знаменитаго поэта и сталь класть ее на музыку. Духомъ драмы онъ не то чько не вдохновился, но даже вооружился противь этого духа и передблалъ драму, обративъ ея серьезныя сцены въ комическія, а комическія въ грязныя. Больше всего онъ искалъ комическаго и мрачнаго и ставиль его на ря чу съ серьознымъ и торжественнымъ, ни мало не замѣчь ч, что выходить вопіющее противорѣчіе. Онъ вовсе не дум зать о томъ, чтобы создать образъ цълой жизни, а заботил чся только объ реализмѣ, то есть о томъ, чтобы все въ иходило какъ. можно комичнъе и грубъе.

Ибо реализмъ, по мнѣнію многихъ наши чъ художниковъ, въ томъ и состоить, чтобы изображать низшую.

сторону всякаго предмета, если возможно, то даже его грязную и отвратительную сторону. Упускать изъ виду душу вещей и рисовать лишь ихъ тѣло-воть къ чему стремится нашъ реализмъ. Эта падкость на все темное и низкое поразительна и, нужно отдать справедливость нашимъ художникамъ, доходитъ у нихъ до мастерства, до истинной художественности. Она проявляется во всёхъ областяхъ искусства, но ни въ чемъ не удивляла меня до такой степени, какъ въ нѣкоторыхъ портретахъ, явившихся въ послѣдніе два-три года. Смотришь на фигуру хорошо знакомаго человѣка и не вѣришь глазамъ: такъ похоже и такъ гадко! Все, чъмъ свътилось и свътится это лице, вся жизнь ума и сердца, оживлявшая эти черты, стерта съ нихъ до послъдняго слъда, до малъйшаго признака; остался на полотнѣ только тоть звѣрь, который есть въ каждомъ человѣкѣ, только животное со всѣми его животными поползновеніями. Туть ужь художникъ ничего не опустилъ; тутъ онъ оказался тонкимъ цѣнителемъ, чудеснымъ знатокомъ дѣла. Смотришь и изумляешься этой дивной проницательности, и думаешь: какъ-же я сколько лѣть знаю этого человѣка, но и въ самыя дурныя его минуты не видалъ у него всей этой гадости, которую изобразилъ художникъ? Вотъ ма-Непонятно только, какъ могли согласиться стерство! оригиналы этихъ портретовъ, чтобы выставлялись на показъ такія безподобныя карикатуры на ихъ лица?

У Аполлона Григорьева есть много глубокихъ словь, и одно изъ нихъ приходить мнѣ теперь на память. Разбирая одного романиста, онъ сказалъ: "Этотъ писатель изображаетъ пошлость такъ, какъ будто одна она импьетъ право на существованіе". Такъ и многіе наши современные художники: они въ сущности отрицають право на существование всего, что не пошло, они въ не-пошлое не върятъ. Это называется реализмомъ, хотя въ сущности это есть совершенная мечта, глубочайшая односторонность и отвлеченность.

Такой реализмъ въ самомъ существѣ противенъ искусству, и доказательства уже у насъ на лицо. Конечно портретъ можно нарисовать съ такимъ пониманіемъ дѣла, можно сочинить пожалуй и пьяную пѣсню, или грязную сценку; но написать оперу, романь, поэмуневозможно. Ибо, въ такомъ случаѣ потребуется непремѣнно мысль, душа, жизнь; именно-потребуется живая связь и гармонія между частями и подробностями, такъ называемое творчество, то есть непостижимо-тонкое проникновение въ чужую жизнь, въ жизнь опредѣленной среды, опредъленной эпохи, опредъленнаго народа; слѣдовательно, непремѣнно потребуется пониманіе того духа, безъ котораго невозможна никакая жизнь. Воть отчего наши реалисты и неспособны къ созданію чего нибудь цълаго, къ увлечению какою-нибудь полною художественною идеей; воть отчего ихъ романы похожи на собранія анекдотовь, ихъ картины ничего не выражають, ихъ оперы состоять изъ неидущихъ другь къ другу кусочковъ. Они иногда мастерски разсказывають, рисуютъ, сочиняютъ пъсенки, но имъ нечего разсказывать, нечего рисовать, нечего класть на музыку. Они усильно хватаются за литературу, ищуть въ ней идей, хотять быть прогрессивными не хуже другихъ, дёлають обличенія посредствомъ живописи и скульптуры, готовы класть на музыку не только драмы, а и комеди; но одного они не могутъ-истинно чѣмъ-нибудь воодушевиться, найти въ собственномъ искусствѣ идею, которой могли-бы отдаться всею душею. По всему видно,

103

что нашъ реализмъ ведетъ къ порабощению художества и не только не вносить въ него новыхъ силъ, но ослабляетъ и тѣ, которыя въ немъ есть. Талантливые люди не направляются на твердую дорогу, а только путаются и впадаютъ въ жалкія ошибки.

104

## VI.

# Пушкинскій праздникъ.

## (Открытів памятника Пушкину въ Москвъ).

(Составлено по Воспоминаніямъ о Ө. М. Достоевскомъ, 1883).

Я быль на этомь великомъ праздникѣ, продолжавшемся три дня, 6-го, 7-го и 8-го іюня (1880 г.); начиная съ объдни и панихиды въ Страстномъ монастыръ, я присутствоваль на всёхь торжествахь этого праздника: шелъ въ процессіи, клавшей вѣнки къ подножію статуи, былъ на трехъ засёданіяхъ, одномъ ученомъ въ Университеть и двухъ литературныхъ въ Обществъ Любителей Россійской Словесности; былъ на двухъ объдахъ, на объдъ Думы, данномъ депутаціямъ, и на объдъ Общества Любителей; быль на двух в музыкально-литературныхъ вечерахъ; я слышалъ всъ ръчи, стихи и чтенія, дѣятельными участниками говорилъ почти со всѣми праздника, съ знакомыми и незнакомыми зрителями, и москвичами, и пріѣзжими,--и потому я задумалъ написать разсказъ объ этомъ событіи, надвясь, что я Д0вольно вѣрно понимаю и духъ всего празднества, и внутренній ходъ той драмы, которая на немъ разыгралась, хотя и была для многихъ, можетъ быть, совершенно незамѣтна.

Приготовиться къ празднику было довольно времени. Открытіе памятника было назначено на 26 мая, день рожденія Пушкина; но 23 мая скончалась Государыня, и торжество было отложено на двѣ недѣли глубокаго траура.

Собираясь на праздникъ, откровенно признаюсь, я не ожидалъ ничего особенно хорошаго. Мнѣ живо представлялось, что долженъ произойти большой шумъ и восторгь, то явление, которое Достоевский такъ хорошо называль-, увизжаться оть восторга". Но легко могло случиться, что изъ этого воодушевленія ничего не выйдеть. Мы чрезвычайно легко приходимъ въ энтузіазмъ, и нельзя не любить всею душою этой благородной способности, въ основѣ которой, можетъ быть, у насъ лежать очень высокіе задатки. Но этоть энтузіазмъ, иногда вспыхивающій такимъ чистымъ пламенемъ, обыкновенно гаснеть безъ слъда; въ большинствъ случаевъ это энтузіазмъ безплодный, самъ собою питающійся и удовлетворяющійся, не пораждающій ни твердыхъ и опредѣленныхъ убъжденій, ни усердной и опредъленной дъятельности. Я предполагалъ, что, можеть быть. мнъ предстоить и теперь видъть подобное зрълище. Но на этоть разъ, къ счастью, я обманулся; можно прямо сказать, что именно рѣчь Достоевскаго дала празднику нъкоторое существенное содержание, и осталась послъ него, какъ твердое и блестящее украшеніе, не улетъвшее витсть съ дымомъ и пламенемъ этого фейерверка.

6-го іюня всѣ мы сь 10 часовъ утра собрались въ Страстной монастырь слушать обѣдню и панихиду. Церковь наполнилась литераторами и вообще отборною интеллигенціею, которая сдержанно разговаривала подъ звуки сладкаго пѣнія. Служилъ митрополитъ Макарій;

въ концѣ службы онъ говорилъ проповѣдь на ту простую тему, что нужно благодарить Бога, пославшаго намъ Пушкина, и нужно молиться Богу, чтобы онъ даровалъ намъ и для всякихъ другихъ поприщъ подобныхъ сильныхъ дѣятелей. Проповѣдь показалась мнѣ нъсколько холодною, и не было замътно, чтобы она произвела особенное впечатлёніе. Первая минута восторга наступила, какъ мнѣ кажется, когда мы вышли на площадь, когда былъ сдернуть холсть со статуи и мы, при звукахъ музыки, пошли класть свои вънки къ подножію памятника. Церемонія у памятника имѣла совершенно свътскій характеръ и состояла изъ этого положенія вѣнковъ и изъ чтенія бумаги, которою коммисія, сооружавшая памятникъ, передавала его въ собственность городу Москвъ. Бумагу читалъ съ высокой эстрады Ө. П. Корниловъ. Почему-то нельзя было совершить окропленія памятника святою водою, какъ это принято при всякихъ сооруженіяхъ.

Начиная съ этой короткой церемоніи, всёми овладёло радостное, праздничное настроеніе, непрерывавшееся цёлыхъ три дня и ненарушенное никакимъ печальнымъ или досаднымъ случаемъ. Того, что называется скандаломъ, легко можно было ожидать; во первыхъ, легко могла обнаружиться вражда, которой всегда не мало бываетъ между литераторами; во вторыхъ, кто-нибудь могъ соблазниться случаемъ и сказать ре́зкое словцо противъ дѣлъ и лицъ, стоящихъ вне литературы. Литературныя несогласія, правда, успѣли таки сказаться и на этомъ праздникѣ. Въ самой Москвѣ обнаружилось у нѣкоторыхъ лицъ враждебное настроеніе къ "Московскимъ Вѣдомостямъ" и заявило себя настолько, что редакція этой газеты положила не присутствовать на праздникѣ. Участіе ен, поэтому, ограничилось только рѣчью М. Н. Каткова на обѣдѣ, данномъ Думою, рѣчью, послѣ которой, какъ разсказываютъ, Тургеневъ тоже сдѣлалъ попытку заявить свою вражду къ говорившему (самъ я этого не видѣлъ и не слышалъ). Слѣдствіемъ такихъ отношеній было, что въ то время, какъ петербургскія газеты печатали множество телеграммъ и писемъ обо всемъ, что происходило на праздникѣ, "Московскія Вѣдомости" не только не описывали его и не разсуждали объ немъ, но даже вовсе не помѣщали никакихъ объ немъ извѣстій.

Кромѣ этого прискорбнаго факта, некоторыя другія разногласія заявили себя развѣ тѣмъ, что на общее торжество литературы не явились иные писатели (очень замѣчено было отсутствіе Л. Н. Толстаго); затьмъ все остальное прошло совершенно благополучно. Могу свидѣтельствовать, что въ продолжение трехъ дней, когда я слушалъ съ утра до вечера, не было сказано ни одного слова дъйствительно враждебнаго; напротивъ были примъры дружелюбныхъ отношеній, завязавшихся между враждовавшими. Вотъ одно изъ чудесъ, которыя совершило воспоминаніе о Пушкинь. Общее впечатлѣніе праздника было чрезвычайно увлекающее и радостное. Многіе говорили мнъ, что были минуты, когда они едва удерживали, или даже не успѣвали удержать слезы. Эта радость все росла и росла, не возмущаемая ни единымъ печальнымъ или досаднымъ обстоятельствомъ, и только на третій день достигла наибольшаго напряженія, совершеннаго восторга.

"Ну, что-то будеть сказано объ Пушкинѣ?" думаль я, когда ѣхаль на праздникъ; и праздникъ самъ собою все больше и больше направлялся на этоть вопросъ,

все сильнѣе устремлялся къ единой мысли-воздать навеликому поэту самую высокую и самую спрашему ведливую похвалу. Это была цёль мирнаго состязанія, и соперники, наконецъ, дъйствительно все забыли, кромъ этой цёли. Участниками были люди самыхъ различныхъ направленій и кружковь; туть были не только ученые и писатели, но и депутаты отъ всякаго рода нашихъ государственныхъ и частныхъ учрежденій; присланъ былъ депутать отъ французскаго министерства просвъщенія; туть читались телеграммы и письма оть иностранныхъ учрежденій и писателей; особенно важны были телеграммы и привътствія отъ чеховъ, поляковъ и отъ другихъ славянскихъ земель, привѣтствія, искренность и теплота которыхъ была невольно замѣчена. Но все это была только обстановка; главная роль, существенное значение, очевидно, принадлежали нашимъ ученымъ и литераторамъ; имъ предстояла трудная и важная задача-растолковать духъ и величіе Пушкина.

Первый день состояль изъ торжественнаго засѣданія въ университетѣ и изъ обѣда, который московская дума давала депутатамъ. Отъ памятника всѣ отправились въ университетъ. Здѣсь академики и профессора читали свои статьи; въ этихъ статьяхъ были интересные факты, точныя подробности и вѣрныя замѣчанія, но вопросъ о Пушкинѣ не былъ поднимаемъ во всемъ своемъ объемѣ. Самою оживленною минутою засѣданія, конечно, была та, когда ректоръ провозгласилъ, что Тургеневъ избранъ почетнымъ членомъ университета. Тутъ раздались потрясающія, восторженныя рукоплесканія, въ которыхъ всего больше усердствовали студенты. Сейчасъ-же почувствовалось, что большинство выбрало именно Тургенева тѣмъ пунктомъ, на который можно устремлять и

изливать весь накопляющійся энтузіазмъ. Каждый разъ, когда и потомъ въ чеченіе праздника произносилось это знаменитое имя, или даже названіе произведенія имъ подписаннаго, толпа откликалась рукоплесканіями. Тургенева вообще чествовали, какъ-бы признавая его главнымъ представителемъ нашей литературы, даже какъ-бы прямымъ и достойнымъ наслѣдникомъ Пушкина. И, такъ какъ Тургеневъ былъ на праздникѣ самымъ виднымъ представителемъ западничества, то можно было думать, что этому литературному направленію достанется главная роль и побѣда въ предстоявшемъ умственномъ турнирѣ. Извѣстно было, что Тургеневъ приготовилъ рѣчь, и, какъ разсказывали, нарочно ѣздилъ въ свое помѣстье, чтобы на свободѣ обдумать и написать ее.

Представителемъ славянофильства былъ И.С. Аксаковь; чрезвычайное уважение и расположение, которыми онъ пользовался, постоянно обнаруживалось въ продолженіе всего праздника. Около этихъ двухъ вожлей группировались многія болѣе или менѣе извѣстныя имена, которыхъ не перечисляю, боясь кого-нибудь пропустить и не имѣя времени для справокъ. Вниманіе людей давно знакомыхъ съ литературою, въ томъ числѣ и мое, было все направлено на указанныхъ мною представителей. На этотъ разъ, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, и прежде, и потомъ, было ясно, что въ нашей литературѣ существуетъ одинъ существенный антагонизмъ, а потому и одно наиболѣе важное подраздѣленіе: прогрессистовъ - подражателей и консерва торовъ - самобытниковъ. Мы съ нетерпъніемъ ждали, что-то скажуть два представителя этихъ направлений о такомъ великомъ предметѣ, какъ Пушкинъ.

За университетскимъ засъданіемъ слъдовалъ думскій

обълъ въ залахъ Дворянскаго Собранія, тъхъ залахъ. которыя, съ этой минуты и до конца, были мѣстомъ праздника, такъ какъ въ нихъ происходили и публичныя засѣданія Общества Любителей Русской Словесности (утромъ 7 и 8 іюня) и литературно-драматическіе вевера. Никакого уличнаго торжества нельзя было устроить вслѣдствіе траура по императрицѣ, и потому, среди будничной Москвы, празднование шло только въ этихъ залахъ. гдѣ три дня съ утра до вечера толпился народъ и раздавались взрывы рукоплесканий. Думский обълъ по всему истинно великолѣпенъ; а особенно былъ пріятно вспомнить, что самъ Н. Г. Рубинштейнъ дирижироваль оркестромъ, такъ что увертюра изъ "Руслана" была исполнена вполнѣ художественно (дѣло рѣдкое). За об'ёдомъ были произнесены небольшія рёчи преосвяшеннымъ Амвросіемъ, М. Н. Катковымъ, И. С. Аксаковымъ и читалъ свои стихи А. Н. Майковъ. Все было къ мѣсту и содержало прекрасныя мысли, но еще не захватывало всего предмета, т. е. значения Пушкина. Больше всего мое внимание было поражено рѣчью Аксакова. Онъ сказалъ, что настоящимъ торжествомъ, принявшимъ неожиданно огромные размъры, "всевластно объявилось действительное, досель можеть быть многимъ сокрытое значение Пушкина для русской земли". "Пушкинъ", продолжалъ онъ, "это-народность и просвъщеніе; это залогъ чаемаго примиренія проплаго съ настоящимъ, это-звено, органически связующее, хотя-бы еще только въ области поэзіи, два періода нашей исторіи".

"Не случайно, поэтому, а глубокій историческій смысль сказался въ томъ, что именно въ Москвѣ воздвиглась мидная хвала первому истинно-русскому, истинно-великому народному поэту".

Слова эти, прекрасно произнесенныя и громко прозвучавшія во всёхъ концахъ залы, заключали въ себь, какъ мнѣ думалось, большую важность и новость. Мнѣ припомнились знаки нѣкоторой холодности, обнаруженной къ Пушкину прежними славянофилами; извѣстно, что они истинно-народнаго поэта готовы были видьть лишь въ Гоголѣ, съ такою рѣзкостью показавшемъ полную оригинальность въ творчествѣ. Теперь-же славянофилы какъ-бы торжественно усвояли себъ Пушкина. Эти мысли очень занимали меня, и я чувствоваль большое любопытство къ рѣчи, которую Аксаковъ долженъ былъ говорить на другой день. Не могу однако-же сказать, чтобы краткое заявление Аксакова многихъ поратолки шли больше объ выходкъ зило. Послѣ обѣда противъ Каткова, о рѣчи преосвященнаго Амвросія, и т. д. Въ этой рѣчи было обращение къ Тургеневу и напоминание о томъ, что онъ первый указалъ на нигилизмъ: но понемногу дѣло такъ переиначили, что, наконецъ, кто-то разсказывалъ, будто преосвященный назвалъ Тургенева первымъ нигилистомъ.

Прошу читателя извинить мнѣ эти подробности. Едвали удастся мнѣ, но очень хотѣлось-бы изобразить то необыкновенное возбужденіе, которое овладѣло всѣми дѣятельными участниками торжества. Они волновались и напрягались, какъ борцы, которымъ предстоитъ побѣда или пораженіе. Рукоплесканія публики, смотрѣвшей на нихъ съ уваженіемъ и постоянно готовой къ восторгу, поддерживали ихъ оживленіе и силы. Мнѣ встрѣтились двѣ дамы, пріѣхавшія изъ Петербурга, большія поклонницы просвѣщенія и литературы; онѣ горько жаловались, что просто не узнаютъ знакомыхъ имъ литера-

Digitized by Google

торовъ: такъ они стали надменны и заняты лишь собою, своимъ участіемъ въ праздникѣ.

Настоящее состязание и лъйствительная литературная оцѣнка Пушкина должны были начаться 7 іюня, въ первомъ публичномъ засъдании нашего "Общества". Въ этоть день, среди другихъ рѣчей, долженъ былъ читать свою рѣчь Тургеневъ, а потомъ Аксаковъ, т. е. оба представителя противоположныхъ направленій. Но, такъ какъ засъдание затянулось за множествомъ ръчей, стиховъ, вызывовъ и т. д., то успѣлъ читать одинъ Тургеневъ. Его рѣчь, разумѣется, была встрѣчена и провожена громкими, восторженными рукоплесканіями. Но между литераторами поднялись оживленные толки о мысляхъ, высказанныхъ въ этой рѣчи, и обнаружилось даже прямое желаніе какъ нибудь возразить на нее и дополнить ее. Иначе и не могло быть въ "Обществъ", заключавшемъ въ себѣ такъ много славянофильствующихъ шисателей. Главный пункть, на которомъ остановилось общее вниманіе, состоялъ въ опредѣленіи той ступени, на которую Тургеневъ ставилъ Пушкина. Онъ признаваль его вполнѣ самостоятельнымъ поэтомъ, "великолъпнымъ русскимъ художникомъ". Но онъ ставилъ еще другой вопросъ: есть-ли Пушкинъ поэть національный? Национальнымъ, по мнѣнію оратора, можетъ быть названъ только поэтъ великій и всемірный; потому что, если поэть вполнѣ выражаеть духъ своей націи, то онъ тёмъ самымъ есть великій поэть, а потому вмёстё и всемірный поэть, вносящій свой кладъ въ сокровищницу человѣчества. Такъ поставилъ ораторъ вопросъ, но поставилъ только затъмъ, чтобы отказаться отвъчать на него. "Мы не рѣшаемся", сказалъ онъ, "дать Пушкину название національно-всемірнаго поэта, хотя и

не дерзаемъ его отнять у него". Эти слова возбудили больше толки; нѣкоторые изъ сочленовъ собирались даже обратиться къ Тургеневу съ вопросомъ о причинахъ его нерѣшительности; потому что, въ своей рѣчи онъ ничего не сказалъ ни о томъ, почему не рѣшается утверждать, ни о томъ, почему не осмѣливается отрицать національное значеніе Пушкина. Много говорили также о тѣхъ разсужденіяхъ Тургенева, въ которыхъ онъ старался показать исгорическую необходимость порицаній и глумленій надъ Пушкинымъ, долго происходившихъ въ нашей литературѣ, и едва недавно затихшихъ. Ораторъ упоминалъ также, что муза мести и печали имѣла свои права на вниманіе и естественно отвлекла умы отъ великаго поэта.

Все это, и другое подобное, было инымъ не совсѣмъ по душѣ. Въ группѣ дѣятельныхъ участниковъ торжества пронеслось чувство нѣкоторой неудовлетворенности, даже прямой досады. Одни критически разбирали слова Тургенева; другіе, которымъ самимъ приходилось читать на слѣдующій день, надѣялись выразить мысли, ниспровергающія тургеневскія замѣчанія; кто-то успѣлъ написать даже насмѣшливые стихи-конечно не для публичнаго чтенія. Но то, что случилось на другой день, превзошло всѣ ожиданія и разсчеты. По порядку слѣдовало-бы читать сперва Аксакову и потомъ Достоевскому; но, не знаю по какой причинѣ, рѣшено было, что Достоевскій будеть читать въ первую половину засъданія, а Аксаковъ во вторую (эти половины раздѣлялись маленькимъ антрактомъ); эта перемъна порядка оказалась важнѣе, чъмъ сперва думали сами ораторы. Какъ только началъ говорить Достоевскій, зала встрепенулась и затихла. Хотя онъ читалъ по писанному, но это было не чтеніе.

114

#### ОТКРЫТІЕ ПАМЯТНИКА

а живая рѣчь, прямо, искренно выходящая изъ души. Всѣ стали слушать такъ, какъ будто до тѣхъ поръ никто и ничего не говорилъ о Пушкинѣ. То одушевленіе и естественность, которыми отличается слогъ Достоевскаго, вполнѣ передавались и его мастерскимъ чтеніемъ.

Разумѣется, главную силу этому чтенію давало содержание. До сихъ поръ слышу, какъ надъ огромною притихшею толпою раздается напряженный и полный чувства голосъ: "Смирись, гордый человѣкъ, потрудись, праздный человѣкъ!" Такое нравоученіе вывелъ Достоевскій изъ Щыгань, съ которыхъ началъ свою характеристику, какъ съ произведения уже полнаго глубокой и вполнѣ русской мысли. Потомъ, подъ тотъ же типъ скитальца, оторваннаго отъ родной жизни, онъ подвелъ лице Евгенія Онтьгина, превознесь удивительными похвалами Татьяну, съ большою яркостію изобразиль Пушкинское понимание чуждыхъ національностей (на Пирь во время чумы, на Каменномъ гость, на отрывкъ: "Однажды странствуя среди долины дикой") и заключиль той мыслью. что въ Пушкинѣ ясно сказалась русская всеобъемлющая душа, что, поэтому, его поэзія пророчить намъ великую будущность, -- предвъщаеть, что въ русскомъ народъ, можеть быть, найдуть себѣ любовь и примирение всѣ народы земли.

Здѣсь я хочу не разбирать или излагать эту рѣчь, хочу только напомнить ен содержаніе читателямъ, для связи, для порядка разсказа. Восторгь, который разразился въ залѣ по окончаніи рѣчи, былъ неизобразимый, непостижимый ни для кого, кто не былъ его свидѣтелемъ. Толпа, давно зарядившаяся энтузіазмомъ и изливавшая его на все, что казалось для того удобнымъ, на каждую громкую фразу, на каждый звонко

#### пушкинъ

произнесенный стихъ, эта толпа вдругъ увидѣла человѣка, который самъ былъ весь полонъ энтузіазма, вдругъ услышала слово, уже несомнѣнно достойное восторга, и она захлебнулась отъ волненія, она ринулась всею душою въ восхищеніе и трепетъ. Мы тутъ же всѣ принялись цѣловать Өедора Михайловича; нѣсколько человѣкъ зрителей, вопреки правиламъ и загородкамъ, стали пробираться изъ залы на эстраду; какой-то юноша, какъ говорятъ, когда добрался до Достоевскаго, упалъ въ обморокъ.

Восторгъ толпы заразителенъ. И на эстрадѣ и въ "комнатѣ для артистовъ", куда мы ушли съ эстрады въ перерывъ засѣданія, всѣ были въ радостномъ волненіи и предавались похваламъ и восклицаніямъ. "Вы сказали рѣчъ", обратился Аксаковъ къ Достоевскому, "послѣ которой И. С. Тургеневъ, представитель западниковъ, и я, котораго считаютъ представителемъ славянофиловъ, одинаково должны выразить вамъ величайшее сочувствіе и благодарность". Не помню другихъ подобныхъ заявленій; но живо осталось въ моей памяти, какъ П. В. Анненковъ, подошедши ко мнѣ, съ одушевленіемъ сказалъ: "вотъ что значитъ геніальная, художественная характеристика! Она разомъ порѣшила дѣло!"

Кстати, замѣчу здѣсь одинъ маленькій случай, очень характерный. Въ первой половинѣ своей рѣчи, говоря о Пушкинской Татьянѣ, Достоевскій сказалъ: "такой красоты положительный типъ русской женщины почти уже и не повгорялся въ нашей художественной литературѣ—кромѣ развѣ образа Лизы въ "Дворянскомъ Гнѣздѣ" Тургенева..." При имени Тургенева, зала, какъ всегда, загрохотала отъ рукоплесканій и заглушила голосъ Достоевскаго. Мы слышали, какъ онъ продолжалъ:

#### ОТКРЫТІЕ ПАМЯТНИКА

"...и Наташи въ "Войнѣ и Мирѣ" Толстаго". Но никто въ залѣ не могъ этого слышать, и онъ долженъ былъ остановиться, чтобъ переждать, пока утихнетъ вновь и вновь подымавшійся шумъ. Когда онъ сталъ продолжать рѣчь, онъ не повторилъ этихъ заглушенныхъ словъ, и потомъ выпустилъ ихъ въ печати, такъ какъ они дѣйствительно не были произнесены во всеуслышаніе. Такова была горячка этого засѣданія, и такъ горячо шла внутренняя борьба въ публикѣ и въ представителяхъ литературы.

Приходилось затёмъ еще говорить передъ публикой И. С. Аксакову. Его р'вчью должна была открыться вторая половина засъданія. Онъ вышель и, какъ давнишній любимець Москвы, быль встрѣчень жаркими и долгими рукоплесканіями. Но вмѣсто того, чтобы начать рѣчь, онъ вдругъ объявилъ съ каеедры, что не будетъ говорить. "Я не могу говорить", сказалъ онъ, "послѣ рѣчи Өедора Михайловича Достоевскаго; все, что я написалъ, есть только слабая варіяція на нѣкоторыя темы этой геніальной речи". Слова эти вызвали громъ рукоплесканій. "Я считаю", продолжаль Аксаковь, "рѣчь Өедора Михайловича Достоевскаго событіемъ въ нашей литературѣ. Вчера еще можно было толковать о томъ, великій-ли всемірный поэть Пушкинъ, или нѣтъ; сегодня этотъ вопросъ упраздненъ; истинное значение Пушкина показано, и нечего больше толковать!" И Аксаковъ сошелъ съ каеедры. Восторгъ опять овладёлъ залою, восторгъ, относившійся и къ благородной горячности Аксакова, и еще болѣе къ той рѣчи, которою была она вызвана и которую публику слышала чась тому назадъ. Аксаковъ высказалъ приговоръ, составившійся въ массъ читавшихъ и слушавшихъ, объявилъ, что словесный турниръ кончился и что первый вѣнокъ принадлежитъ Достоевскому, что его состязатели явно превзойдены.

Когда шумъ затихъ, Аксакова стали, однако, просить и понуждать прочесть свою рѣчь. Онъ уступилъ и прочелъ большую часть того, что написалъ. Прекрасное чтеніе часто вызывало рукоплесканія. Напримѣръ, когда, прочитавъ стихи:

> Не для житейскаго волненья, Не для корысти, не для битвъ, Мы рождены для вдохновенья, Для звуковъ сладкихъ и молитвъ—

Аксаковъ воскликнулъ: "какой-же пользы еще нужно? Да вѣдь такіе стихи—благодњяніе"!

Рѣчь его, по содержанію, конечно не повторяла рѣчи Достоевскаго, но вполнѣ согласовалась съ нев, содержала даже канву нѣкоторыхъ ея мыслей.

Въ концѣ засѣданія, на эстрадѣ вдругь появилась группа дамъ; онѣ принесли огромный вѣнокъ Достоевскому. Его упросили взойти на каеедру, сзади его, какъ рамку для головы, держали вѣнокъ, и долго не смолкали рукоплесканія всей залы.

Такимъ образомъ, Достоевскій быль чествуемь какъ герой этого дня. Всё чувствовали себя довольнѣе, всѣ, очевидно, были благодарны ему за то, что онъ разрѣшилъ, наконецъ, томительныя ожиданія, далъ всему празднику содержаніе и цвѣтъ. Поэтому публика уже не упускала его изъ виду и осыпала его наиболѣе громкими знаками одобренія. День этотъ, послѣдній день торжества, кончился литературно-музыкальнымъ вечеромъ, на которомъ и Достоевскій читалъ нѣкоторыя стихотворенія Пушкина. Всего значительнѣе было чтеніе стихотворенія "Пророкъ". Достоевскій дважды читалъ его, и

#### ОТКРЫТІЕ ПАМЯТНИКА

каждый разъ съ такой напряженной восторженностію, что жутко было слушать. Зная его, я не могъ безъ невольной жалости и умиленія видѣть его истощенное маленькое тѣло, охваченное этимъ напряженіемъ. Правая рука, судорожно вытянутая внизъ, очевидно удерживалась оть напрашивающагося жеста; голосъ былъ усиливаемъ до крика. Чтеніе выходило слишкомъ рѣзкимъ, хотя произношеніе стиховъ было прекрасное. Въ этомъ отношеніи я вполнѣ раздѣлялъ вкусъ Достоевскаго, любившаго напирать на музыкальность, на ритмъ стиховъ, — разумѣется, безъ нарушенія естественности. При концѣ жизни онъ достигъ въ такомъ чтеніи удивительнаго мастерства и любилъ читать и передъ публикою, и въ частныхъ кружкахъ.

Этотъ второй и послѣдній вечеръ заключился, какъ и первый, увѣнчаніемъ бюста Пушкина на сценѣ, на которую выходили для этого всѣ исполнители. Въ первый вечеръ вѣнокъ былъ возложенъ Тургеневымъ, въ послѣдній—Достоевскимъ, котораго при всѣхъ пригласилъ къ тому самъ-же Тургеневъ.

Этимъ и кончился весь праздникъ. Замолкли послѣднія восторженныя рукоплесканія, и мы разошлись, утомленные и довольные.

И такъ, вотъ что случилось на Пушкинскомъ праздникѣ. Когда на другой день я уже катился въ вагонѣ, мнѣ ясно представился весь ходъ этихъ событій. Очевидно, западники и славянофилы были тутъ равно пообъждены; славянофилы должны были признать нашего поэта великимъ выразителемъ русскаго духа, а западники, хотя всегда превозносили Пушкина, тутъ должны были сознаться, что не видѣли всѣхъ его достоинствъ. И воть, на этомъ мирномъ состязаніи обѣ партіи радостно признали себя побѣжденными.

#### пушкинъ

Но кто-же побъдилъ? Къ какой партіи принадлежить Достоевский? Какъ извъстно, онъ любилъ примыкать къ славянофиламъ; но для меня, какъ для давнишняго сотрудника журналовь, было несомнѣнно, что онъ не есть прямой славянофилъ, или, по крайней мѣрѣ, что не изъ славянофильства онъ почерпнулъ то восторженное поклонение Пушкину, которое такъ блистательно выразилъ и которое дало ему побъду. И я вспомнилъ сь большою живостію ту партію, къ которой онъ принадлежалъ. Ее можно назвать чисто-литературною, или, пожалуй, Пушкинскою, наконецъ просто русскою. Она всегда сильно тяготѣла къ славянофильству, но не выставляла рёзкихъ положеній и законченныхъ общественныхъ теорій, и потому никогда не успъвала добиться такого вниманія публики, какимъ пользовались западничество и славянофильство. Она постоянно проповѣдывала величайшую любовь къ художественной литературѣ, придавала ей почти первенствующее значеніе въ духовной жизни народа, а потому, можно сказать, благоговѣла передъ Пушкинымъ, какъ передъ главнымъ явленіемъ нашей литературы. Она, эта партія, уклонялась отъ подражательности западничества и всегда видъла въ современной русской жизни больше внутренняго содержанія, чёмъ его находило исключительно славянофильство, а также всегда менѣе славянофильства чуждалась жизни иныхъ народовъ. Вотъ какая партія побѣдила на Пушкинскомъ торжествѣ. И я вспомнилъ моихъ покойныхъ знакомыхъ, Аполлона Григорьева, тоньше и глубже котораго у насъ никто не объяснялъ Пушкина, вспомнилъ восторженныя ръчи и благородныя фигуры Е. Н. Эдельсона, Б. Н. Алмазова и другихъ. Оть этой молодой редакции Погодинского Москвитянина я пере-

шель памятью къ другимъ покойнымъ журналамъ, къ первому году Русскаго Слова (1859), ко Времени и Эпохю (1861—1964), выходившимъ подъ главнымъ руководствомъ и при главномъ участіи Достоевскаго и помѣстившимъ лучшія статьи Аполлона Григорьева, и наконецъ къ Зарю (1869—1872), старавшейся сохранить и поддержатъ преданія этой школы. Въ самой рѣчи Достоевскаго и даже въ его чтеніи Пушкинскихъ стиховъ я невольно узналъ столь знакомые мнѣ духъ и пріемы школы, къ которой самъ принадлежалъ, духъ и пріемы только возведенные въ перлъ созданія.

И такъ то, что случилось, было естественно и неизбѣжно. На Пушкинскомъ торжествѣ должна была одержать верхъ та партія, которая во все продолженіе послѣднихъ тридцати лѣтъ питала и исповѣдывала поклоненіе Пушкину, и Достоевскій, самый важный и дѣятельный представитель этой партіи, долженъ былъ получить вѣнокъ первенства, какъ то, что ему принадлежало по всѣмъ правамъ и заслугамъ.

Надѣюсь, я вѣрно разсказалъ исторію, которой былъ свидѣтелемъ. Другое истолкованіе едва-ли возможно ей дать, —и изъ моего разсказа, можетъ быть, станетъ понятно читателямъ, почему я испытывалъ большую радость. Весь еще исполненный торжественнымъ волненіемъ праздника и мыслями о его значеніи, я повторялъ про себя милыя слова А. Н. Островскаго, сказанныя имъ на обѣдѣ 7-го Іюня: "будемъ веселиться, —сегодня на нашей улицѣ праздникъ!" Чѣмъ кто больше любилъ русскую литературу, и слѣдовательно Пушкина, тѣмъ больше ему и досталось радости на этомъ торжествѣ.

#### пушкинъ

Но на рѣчь Достоевскаго и можно, и слѣдуеть взглянуть еще съ другой стороны. Зажигающее дѣйствіе этой рѣчи много зависѣло оть того, что на ней лежить печать особеннаго настроенія, свойственнаго Достоевскому. Именно, туть сказалась его широкая способность всему симпатизировать, его умѣнье примирять въ себѣ повидимому несогласимыя настроенія, его стремленіе ничего не отвергать, ничего не исключать безусловно и оставаться вѣрнымъ въ любви къ тому, что разъ онъ полюбиль.

Можно вообще сказать, что съ него можно брать примѣръ въ двухъ отношеніяхъ: онъ не только можетъ быть образномъ истиннаго консерватора, но и образцомъ того, какъ слѣдуетъ намъ держать себя въ отношени къ тому, съ чѣмъ мы враждуемъ, что̀ считаемъ ложнымъ и гибельнымъ. По направленію, по духу, онъ самый широкій изъ современныхъ писателей, и потому естественна его любовь къ самому широкому изъ нашихъ геніевъ, къ Пушкину.

Консерватизмъ, патріотизмъ часто поднимаются, какъ нѣчто узкое, тупое, глупое. Такъ оно, конечно, нерѣдко и бываетъ, потому что это душевное настроеніе свойственно огромнымъ массамъ людей, а умы людскіе вообще слабы и ограничены. Но это не относится къ существу дѣла, точно такъ, какъ, напримѣръ, глупые ученые или глупыя книги, встрѣчающіяся такъ часто, не составляютъ возраженія противъ учености и книгъ вообще. По сущности-же, можетъ ли что быть естественнѣе и правильнѣе, чѣмъ любовь къ тому, что насъ окружаетъ, и желаніе сохранитъ то, что мы любимъ? Мы и любить учимся на людяхъ близкихъ къ намъ, и понимать на томъ умственномъ содержаніи, которое сообщается намъ сначала. Сердце чуткое, умъ чуткій постепенно откры-

#### ОТКРЫТІЕ ПАМЯТНИКА

ваеть и усвояеть положительную сторону окружающей жизни, то добро, тоть свъть ума, ту красоту, которыя составляють главный нервь всякаго человѣческаго существованія, безъ которыхъ это существованіе невозможно. А разъ что нибудь полюбивши, разъ что нибудь понявши, глубокая натура уже не забываеть этого потомъ, уже не можетъ этого выкинуть изъ себя, какъ ненужный соръ. Такимъ образомъ, процессъ самый простой и обыкновенный можеть достигать въ одаренныхъ людяхъ самаго высокаго значенія. Люди мало способные къ консерватизму, легко и безъ слъда отвергающие тъ чувства и мысли, которыя нѣкогда въ нихъ жили, очевидно, свид'ытельствують этимъ о малой своей чуткости. о слабости своей сердечной памяти. Они обыкновенно увлекаются своею энергіею, и въ ней заключается ихъ оправдание; но зло непонимания, презрѣния, насилия неизбѣжно примѣшивается къ ихъ дѣятельности и часто искажаеть дѣла, совершаемыя во имя благороднѣйшихъ цѣлей.

Достоевскій былъ консерваторомъ по натурѣ. Въ немъ сильно, но быстро совершился тотъ процессъ, которымъ почти неизмѣнно характеризуется развитіе всѣхъ значительныхъ русскихъ писателей: сперва они увлекаются отвлеченными мыслями, идеалами, заимствованными съ Запада, потомъ возникаетъ внутренняя борьба и разочарованіе и, наконецъ, пробуждаются — лишь на время подавленныя чувства, любовь къ родной святынѣ, къ тому, чѣмъ жива и крѣпка русская земля. У каждаго бываетъ минута возрожденія, когда онъ говорить вмѣстѣ съ Пушкинымъ:

> Такъ исчезають заблужденья Съ измученной души моей И возникають въ ней видьнья Первоначальныхъ чистыхъ дней.

#### пушкинъ

Но, отказавшись оть исканія на Западъ высшихъ руководительныхъ началъ, Достоевскій сохранилъ любовь и уважение къ духовной жизни Европы. Да и у насъ, среди разлива того крайняго западничества, которое называется нигилизмомъ, онъ умѣлъ видѣть корень и этихъ извращенныхъ стремленій, умѣлъ понимать и жалѣть и эти заблудшія души. Этоть взглядь, находящій возможность выхода и примиренія, эта тонкая и широкая симпатія, обнимающая оба полюса нашей умственной жизни и ищущая соединенія ихъ въ нѣкоторомъ высшемъ началѣ и дѣлѣ, --- есть прекрасная и характерная черта Достоевскаго. Его вражда, такая горячая и волнующаяся, никогда не была безусловнымъ отвержениемъ. Покаявшійся нигилисть, воть тема, которую онъ любиль, на которую написано "Преступленіе и Наказаніе" и которая отзывается во всёхъ послёдующихъ его произведеніяхъ. Понятно, почему онъ имѣлъ такую привлекательность для молодыхъ людей, почему на многихъ изъ нихъ онъ успѣвалъ производить самое благотворное дѣйствіе. Та же самая черта примиряющей симпатіи обнаружилась и на Пушкинскомъ праздникъ. Онъ нашелъ формулу, которая объединяла стремленія западниковъ и славянофиловъ, направляя ихъ къ общей высшей цѣли; естественно, что восторгъ овладълъ въ эту минуту давнишними противниками, и они искренно подали другъ другу руки.

Хорошій былъ праздникъ, и очень торжественный, и очень содержательный. Вернувшись съ него, я тогда смъло написалъ: "статуя и торжество конечно много будутъ содъйствовать увъковъченію имени Пушкина". Теперь, черезъ восемь лътъ, я бы этого никакъ не ска-

#### ОТКРЫТІЕ ПАМЯТНИКА

залъ. И монументъ, и праздникъ уже кажутся мнѣ очень незначительнымъ дѣломъ для имени, которому выпала на долю дѣйствительная слава,

> Могильный гуль, хвалебный глась, Изъ рода въ роды звукъ бъгущій.

Не мы Пушкину устроили памятникъ и праздникъ; скорѣе онъ ихъ для насъ устроилъ, онъ далъ намъ три дня чистаго воодушевленія, зажегъ въ насъ, хоть на время, искру лучшаго существованія.

И вообще, наши права и заслуги въ разсуждени памяти Пушкина, мнѣ кажется, еще очень не велики, и мы лучше сдѣлаемъ, если будемъ помнить о своихъ обязанностяхъ. Повторю слова, которыя я написалъ тотчасъ послѣ праздника:

"Можеть быть, уже и теперь звукъ этого имени достаточно часто и громко повторялся, чтобы навсегда остаться въ памяти человѣчества, какъ остаются въ ней неизгладимо на вѣки не только Гомеръ и Шекспиръ, но и Пиндаръ, Горацій, и множество именъ самаго различнаго значенія. Скоро должны наступить и со временемъ умножиться въ громадномъ числѣ перепечатки произведеній поэта, комментаріи, біографіи, критическія оцінки, сравненія, толкованія, и конца этой верениць уже никогда не будеть. Пожелаемъ же, чтобы какъ можно позже наступила для Пушкина судьба тѣхъ безсмертныхъ писателей, которые перепечатываются каждый годь, изучаются каждымъ подростающимъ поколѣніемъ, но духъ которыхъ уже улетѣлъ оть насъ, уже никого не занимаеть, ни на кого не д'ыйствуеть. Правда, всегда найдутся люди, для которыхъ и до сихъ поръ слово Горація или Пиндара исполнено души и жизни, какъ будто оно только вчера

написано; но эти люди всегда рѣдкія исключенія. Пожелаемъ же, чтобы для Пушкина такое положеніе дѣлъ еще долго не наступало; чтобы и потомъ эти исключенія были какъ можно многочисленнѣе. Только въ пониманіи духа поэта заключается его истинная слава" \*).

11 окт. 1888 г.

126

\*) Семейные вечера, 1880, № 6.

# НЕКРАСОВЪ И ПОЛОНСКІЙ. \*)

(Заря, 1870, сентябрь).

# I.

# Что такое извѣстность?

Въ прошломъ году "Заря" оставила безъ отзыва новое, пятое уже изданіе стихотвореній г. Некрасова; въ нынѣшнемъ году нѣсколько запоздала дать отзывъ объ изданіи сочиненій г. Полонскаго, которое можетъ назваться почти полнымъ и даетъ возможность обозрѣть всю дѣятельность этого поэта.

Такая неисправность нашего журнала зависить оть двойной причины. Во первыхъ — некуда торопиться. "Заря" не думаетъ каждый годъ измѣнять свои мнѣнія о существенныхъ предметахъ, она отказывается отъ слишкомъ быстраго прогресса, а еше больше отказывается въ дѣлѣ критики отъ поспѣшныхъ замѣтокъ и сужденій, вызываемыхъ не сущностью дѣла, а разными посторонними

<sup>\*)</sup> Сочиненія Я. П. Полонскаго. Спб. т. І и ІІ, 1869; т. ІІІ, 1870. Стихотворенія Н. Некрасова. Изданіе пятов. Четыре части. Спб. 1869.

Морозт прасный пост. Поэма Н. Некрасова. Цёна 15 коп. Спб. 1870.

надобностями и соображеніями, въ силу которыхъ часто сегодня оказывается чернымъ то, что еще вчера было бѣлымъ. "Заря" желаетъ имѣть опредпленныя мнѣнія, и хочетъ держаться этихъ мнѣній. Если-же такъ, то спѣшить здѣсь нечего. Уже теперь наши читатели знаютъ наше мнѣніе о многихъ писателяхъ современной или недавно минувшей эпохи, а черезъ годъ, или много черезъ два, мы значительно исчерпаемъ кругъ наиболѣе важныхъ явленій нашей литературы.

Это одна причина. А другая заключается въ самой трудности предмета, т. е. поэзіи. Мы уже не разъ высказывали убъжденіе, что русская литература, хотя о ней всё толкують въ запуски, хотя каждый считаеть себя въ правъ судить и рядить о ней, есть предметъ въ высшей степени темный и трудный. Но всего труднѣе и темнѣе въ русской литературь — ея поэзія, всего загадочнѣе тѣ писатели, которые принадлежать къ чистѣйшей и спеціальнѣйшей поэтической области, т. е. лирики стихотворцы. Каждый разъ, когда мы хотѣли взяться за нашихъ поэтовъ, чтобы разбирать ихъ, насъ останавливала чрезвычайная запутанность и странность этихъ явленій, и мы принимались за что-нибудь другое.

Изложимъ дѣло со всею откровенностію. Сравнительно легко писать о такихъ крупныхъ и ясныхъ явленіяхъ, какъ Герценъ, гдѣ можно коснуться, по мѣрѣ силъ, важныхъ и разнообразныхъ вопросовъ, бывшихъ предметомъ общаго вниманія и долгихъ толковъ. Еще легче писать статьи о "женскомъ вопросѣ" и о томъ, что человѣкъ имѣетъ душу. Твердить общія истины, писать трактаты въ опроверженіе дикихъ мнѣній или въ защиту ясныхъ какъ день положеній, —дѣло, которое легче многихъ другихъ, и еслибы насъ соблазняли лавры Добролюбова и Писарева, то мы гораздо чаще предавались-бы этого рода литературнымъ упражненіямъ, которыя притомъ для многихъ вѣроятно весьма не безполезны. Но намъ все совтьстино касаться общихъ и избитыхъ темъ, и мы сами добровольно запираемъ себѣ путь къ славѣ. Мы принимаемся за эти легкіе предметы не иначе, какъ съ большими предосторожностями, чтобы, поучая неразумныхъ читателей, не наскучить какъ-нибудь разумнымъ. Мы въ этомъ случаѣ держимся той мысли, которою оканчивается одно стихотвореніе г. Некрасова; вмѣстѣ съ поэтомъ мы часто говоримъ себѣ:

> И погромче насъ были витіи, Да не сдѣлали пользы перомъ... Дураковъ не убавимъ въ Россіи, А на умныхъ тоску наведемъ. (Ч. I. стр. 170).

И такъ, есть не мало предметовъ, о которыхъ писать было бы легко, такъ какъ для этихъ предметовъ есть и нублика, то есть существуютъ извѣстные интересы и вопросы въ массѣ читателей, есть и ясныя основанія, то есть существують очень простыя и широкія точки опоры, на которыхъ мы можемъ установить свои сужденія. Но какъ писать о поэзіи? Гдѣ наша публика, читающая поэтовъ? Гдѣ взять мѣрки для сужденія о нашихъ лирикахъ?

Если мы вспомнимъ, что въ нынѣшнемъ году окончено новое, весьма полное изданіе сочиненій Полонскаго, въ прошломъ году вышло пятое изданіе стиховъ Некрасова, въ позапрошломъ вновь изданы и теперь уже, кажется, раскуплены стихотворенія Хомякова и Тютчева, что до сихъ поръ пишутъ Майковъ, Алексѣй .Толстой, Алмазовъ и другіе, то окажется, что мы вовсе не бълны лирическою поэзіею, и что есть-же для нея читатели, требующіе новыхъ изданій своихъ любимыхъ поэтовь. Г. Некрасовь, конечно, первенствуеть въ этомъ случаѣ, онъ вышелъ уже пятымъ изданіемъ. Но, какъ ни старались журналы, руководимые г. Некрасовымъ, отбить у читателей охоту ко всякой поэзіи, кромѣ той, которою занимается г. Некрасовъ, они очевидно въ этомъ не успѣли. Напримѣръ, успѣхъ Тютчева, поэта очень глубокомысленнаго, очень высокаго по строю своей лиры, ясно показываеть, что у насъ есть еще значительная публика для самыхъ высокихъ родовъ поэзіи. Мы были очень изумлены, прочитавши въ прошломъ году въ "Отечественныхъ Запискахъ" такое извѣстіе: "г. Полонскій очень мало извѣстенъ публикѣ" (См. "От. Зап." 1869 г. сентябрь, стр. 47). Какъ? Полонскій, знаменитый Полонскій очень мало извѣстенъ! Вѣдь поворачивается-же у людей языкъ на подобныя выходки! Я думаю, наборщикъ, набиравшій эту страницу, и корректоръ, правившій ее въ типографіи г. Краевскаго, улыбнулись надъ развязностію этой фразы. Полонскій очень мало извъстенъ! Подобныя вещи можно писать только для гимназистовъ перваго класса, только въ явномъ расчетъ на такую публику, которая понятія не имѣеть о русской литературѣ и станеть учиться ей по рецензіямъ "Отечественныхъ Записокъ", станетъ на этомъ журналѣ развивать свой умъ и воспитывать свои сердечныя чувства.

Такая публика конечно есть, и объ ней конечно очень хлопочуть такіе журналы, какъ "Отечественныя Записки". Они никогда не прочь привлечь эту публику на свою сторону и очень желали-бы увѣрить ее, что не стоить и обращать вниманія на всю остальную ли-

тературу. Всегда есть мальчики, только что принимающіеся за чтеніе книгь, всегда есть множество и зрѣлыхъ людей, которые, какъ выразился Гоголь, "нѣсколько беззаботны насчеть литературы". Для нихъ можно смѣло печатать, что Полонскій есть писатель очень мало извѣстный, а что о Тютчевѣ никто даже никогда не слыхаль.

Но есть другая публика-воть къ чему мы клонимъ свою рѣчь. Есть еще въ немаломъ числѣ такіе удивительные люди, которые любять поэзію и не считають знакомство съ русскою литературою за дъло лишнее и безполезное. Такіе люди всѣ до единаго знають и любять Полонскаго, котораго впрочемъ мудрено не знать и темъ, которые его не любять. Полонскій пишеть около тридцати лѣть (знаменитыя стихотворенія: "Солнце и Мѣсяцъ", "Пришли и стали тѣни ночи", написаны---первое въ 1841, второе въ 1842 году); въ течение этого времени онъ написалъ не мало произведеній первостепенныхъ, то есть представляющихъ несомнѣнное, чистое золото поэзіи ("Бэда проповѣдникъ", "У Аспазіи", "Статуя", "Кузнечикъ Музыкантъ", "Наяды", и пр.); въ силу этого онъ сталъ однимъ изъ образцовыхъ, классическихъ нашихъ поэтовъ, то есть такихъ, который всегда съ почегомъ поминается при перечислении сокровищъ нашей литературы и безъ произведеній котораго не обходится ни одна хрестоматія. Притомъ, г. Полонскій пишеть до сихъ поръ и пишеть такъ, что ничто не обличаетъ ослабленія его таланта. Мы можемъ ждать отъ него такихъ-же великолѣпныхъ произведеній, какими онъ отъ времени до времени дарилъ насъ и прежде. Въ доказательство укажемъ на "Царя Симеона", напечатаннаго въ майской книжкѣ "Зари".

Вотъ положение г. Полонскаго въ литературѣ. Онъ

такой извистный писатель, что извъстнъе и быть невозможно при маломъ количествъ нашей публики, при малой нашей любви къ родной литературъ.

Но-что такое Полонский? Въ чемъ смыслъ его поэзіи? Какія ея отличительныя черты? На эти вопросы дъйствительно не существуеть отвъта. Мальчики BЪ школахъ учатъ наизусть его стихи; всѣ знаютъ, други и недруги, что онъ отличный перть; но что такое его поэзія-такъ же мало извѣстно, какъ мало извѣстно значеніе Пушкина, какъ мало ясенъ и понятенъ ходъ всего развитія нашей литературы. И въ этомъ отношеніи получаеть нѣкоторый смыслъ выходка "Отечественныхъ Записокъ", ръшившихся провозгласить, что Полонскій очень мало извѣстень читателямь. Подъ злостью, доходящею до такой наивности, скрывается слёдующая мысль: г. Полонскій есть явленіе неясное, непонятное; никто не знаеть, что онъ такое, и такимъ образомъ публика намъ повъритъ, если мы скажемъ, что онъ не имъеть никакого значенія въ литературь, что онъ не имъетъ даже извъстности, такъ какъ ему нечъмъ было ее возбудить и заслужить.

Умные люди, такіе, напримѣръ, какіе пищутъ въ "Отечественныхъ Запискахъ", не любятъ никакихъ неясныхъ, непонятныхъ явленій. Для умника всякое явленіе этого рода—обида, такъ какъ оно ясно свидѣтельствуетъ о несостоятельности его ума, о мелкости его понятій. Въ такихъ случаяхъ умные люди прибѣгаютъ нерѣдко къ очень глупому средству: для спасенія чести своего ума въ своихъ и чужихъ глазахъ, они отрицаютъ непонятное явленіе, стараются отнять у него всякое значеніе. Вотъ причина, по которой въ наши лни такъ ожесточенно нападали на Пушкина; для умниковъ нашъ ве-

ликій поэть—бѣльмо на глазу, камень преткновенія. Воть главная, существенная причина и нападеній на Полонскаго, поэта, который повидимому ничѣмъ не могъ раздражить ни одной изъ литературныхъ партій. Онъ раздражаеть умничающихъ господъ самымъ своимъ существованіемъ, самою своею извѣстностію, и вотъ они утверждаютъ, что онъ вовсе не извѣстенъ, что его имя отнюдь не числится въ числѣ именъ русскихъ поэтовъ, что настояще наши извъстиные поэты, это — г. Некрасовъ, г. Минаевъ и г. Курочкинъ.

Для поясненія и сравненія обратимся къ г. Некрасову. Г. Некрасовъ, дѣйствительно, находится въ другомъ положеніи, чѣмъ г. Полонскій; о г. Некрасовѣ ни въ какомъ случаѣ нельзя сказать, что онъ поэть неизвистный. Почему-же? Не потому, что онъ выдержалъ пять изданій, тогда какъ Полонскій выдержалъ только два; обиліе читающихъ можеть быть только внишнимъ успѣхомъ, только доказывать, что книга угодила толию, пришлась по вкусу людямъ грубымъ и посредственнымъ, составляющимъ большинство всякой публики. Г. Некрасова нельзя назвать неизвѣстнымъ потому главнымъ образомъ, что онъ будтобы поэтъ совершенно опредѣленный, что онъ явленіе вполнѣ ясное и понятное.

Г. Некрасовъ есть первообразъ нашихъ обличительныхъ поэтовъ, коихъ было и есть множество. Онъ всю жизнь обличалъ язвы нашего отечества, пороки и страданія чиновниковъ, пустую и развратную жизнь офицеровъ, гнусности Невскаго проспекта, а главное страданія простаго народа во всёхъ ихъ многоразличныхъ видахъ, начиная отъ бабы, которая

> Завязавши подъ мышки передникъ, Перетянетъ уродливо грудъ (Ч. I, стр. 27),

## и до мужика, у котораго

Губы безкровныя, вѣки упавшія, Язвы на тощихъ рукахъ, Вѣчно въ водѣ по колѣна стоявшія Ноги опухли, колтунъ въ волосахъ. (Ч. IV, стр. 130).

Въ силу этого, г. Некрасовъ самъ о себѣ говоритъ такимъ образомъ:

Я призванъ былъ воспѣть твои страданья, Терпѣньемъ изумляющій народъ! И бросить хоть единый лучъ сознанья

На путь, которымъ Богъ тебя ведетъ. (Ч. IV, стр. 225).

Въ силу всего этого, не только теперь, когда существуетъ пять изданій стиховъ г. Некрасова, но и десять лѣтъ тому назадъ, когда ихъ существовало только два, уже нельзя было сказать, что г. Некрасовъ поэтъ мало извѣстный. Всякій не только слыхалъ о немъ, но и зналъ, что онъ такое; въ то время, какъ къ Полонскому обращались съ тѣми вѣчными вопросами, которые слышалъ Пушкинъ:

> О чемъ бренчить? Чему насъ учить? Зачёмъ сердца волнуеть, мучить, Какъ своенравный чародёй?

этихъ вопросовъ нельзя было предлагать г. Некрасову, такъ какъ *направленіе* его музы было совершенно ясно.

# II.

# Направленіе Некрасова и Полонскаго.

Вотъ мы и договорились до нѣкоторой точки зрѣнія, съ которой можно, повидимому, судить нашихъ поэтовъ, съ которой довольно ясно и прямо можно было-бы про-

#### НАПРАВЛЕНІЕ

извести имъ оцѣнку. Стоитъ только задать вопросъ: какого направленія поэтъ?—и расхвалить или разбранить его, смотря по тому, согласны-ли мы съ этимъ направленіемъ или нѣтъ. Написать можно очень много и даже очень занимательно, потому что можно было-бы вложить въ статью весь задоръ и всѣ тѣ мысли, какія возбуждены и выяснены долгою и упорною борьбою.

Особенно соблазнительно — написать такую *критику* на г. Некрасова. Статейку можно было-бы сдѣлать преядовитую, при томъ такую, которая была-бы и не безиолезна и справедлива.

Можно было-бы съ избыткомъ отплатить г. Некрасову за всѣ обиды, которыя въ теченіе долгихъ лѣтъ были наносимы другимъ поэтамъ въ журналахъ, стоявшихъ и стоящихъ подъ его начальствомъ. Можно было-бы перебрать по пальцамъ и выставить на видъ всѣ тѣ пошлости и фальшивыя ноты, безъ которыхъ не обходится почти ни одна страница его стиховь. Г. Некрасовъ есть поэть чисто петербургскій; онъ носить на себѣ всѣ характерныя черты нашей съверной Пальмиры, онъ ея духовное дътище. Это поэть Александринскаго театра, Невскаго проспекта, петербургскихъ чиновниковъ и петербургскихъ журналистовъ. Стихи его по тону и манерѣ очень часто сбиваются на водевильные куплеты того особаго рода, который нѣкогда процвъталъ въ нашей "александринкъ". Петербургская погода, картины и сцены петербургскихъ улицъ отразились въ стихахъ г. Некрасова, какъ предметы сильно и постоянно волновавшие его музу. Что касается до народа, то поэтъ конечно глубоко сожалѣетъ о немъ, но сожалѣеть именно такъ, какъ это свойственно петербургскимъ просвъщеннымъ чиновникамъ и либеральнымъ писателямъ. Народъ для него-страждущая масса, которую

#### некрасовъ

не только слёдуеть облегчить оть несомых в ею тягостей, но еще болѣе слѣдуеть просвѣтить, освободить отъ ея дикихъ понятій, облагородить, очистить, преобразовать. Г. Некрасовъ никогда не можеть воздержаться оть этой роли просвѣщеннаго, тонко развитаго петербургскаго чиновника и журналиста, и такъ или иначе, но всегда выкажеть свое превосходство надь темнымъ людомъ, которому сочувствуеть. Цълый рядъ стихотвореній этого поэта посвященъ изображенію грубости и дикости русскаго народа. Какъ изящное чувство г. Некрасова оскорбляется передникомъ, завязаннымъ подъ мышки, такъ его гуманныя и просвѣщенныя идеи постоянно въ разладѣ съ грубымъ бытомъ, съ грубыми понятіями, съ грубой душою и рѣчью простыхъ людей. Онъ пишетъ особыя стихотворенія на такія будто-бы глубоко народныя темы:

Милаго побои не долго болять!

(Катерина, Ч. IV, стр. 175);

#### или

Намъ съ лица не воду пить, И съ корявой можно жить, и т. д.

(Свать и женихъ, Ч. IV, стр. 178).

Онъ всегда не прочь грустно подсмѣяться или тоскливо поглумиться надъ народомъ.

И воть истинная причина успѣха г. Некрасова; онъ какъ разъ пришелся по вкусу тому обществу, которое гордится своею образованностію, весьма жалѣетъ мужика, но въ тоже время чуждается народнаго духа. Почитатели г. Некрасова, твердя его стихи, могутъ вполнѣ сэхранять свой презрительный взглядъ на народъ, могутъ по прежнему не имѣтъ ничего общаго съ народомъ; и самая любовь къ нему у нихъ является не какъ простой долгъ, не мкъ благоговѣйное подчиненіе его духу, а какъ заслуга ихъ гуманныхъ понятій, какъ просвъщенное сожалѣніе о дикихъ и грубыхъ людяхъ. Таково настроеніе г. Некрасова; онъ думалъ, какъ мы видъли, что небеса его призвали бросить нъкоторый лучь сознанія на путь. которымъ Богъ ведеть русский народъ. Всѣ эти обличители суть вибсть и просвътители; они не хотять учиться у народа, а сами хотять его учить. Дъйствительно, мы не видимъ, чтобы народныя понятія и идеалы составляли предметь мыслей и пъснопъний г. Некрасова; толкуя безпрестанно о народѣ, онъ ни разу не воспѣлъ намъ того, чъмъ собственно живет в народъ, — ни единаго чувства, ни единой думы, въ которыхъ-бы отразилось внутреннее развитие народа, оказалась-бы его великая духовная сила. Нѣть ни единаго событія во всей русской исторіи, которое внушило-бы что-нибудь г. Некрасову, котораго смыслъ отразился-бы въ его стихахъ хотя слабымъ отраженіемъ.

> Въ насъ подъ кровлею отеческой Не запало ни одно Жизни чистой, человѣческой Плодотворное зерно. (Ч. I, стр. 173).

Вотъ настоящій взглядъ г. Некрасова на Россію и русскій народъ; при такомъ взглядъ мудрено быть народнымъ поэтомъ и бросать лучи сознанія на пути провидънія, выразившіеся въ нашей исторіи.

И такъ, приговоръ *направленской* критики относительно г. Некрасова могъ-бы быть очень строгъ; этотъ поэтъ есть выразитель и покровитель направленія, которое давно ославило себя крайностями и нелѣпостями, которое составляеть истинную *болњзнъ* русскаго общества; г. Некрасовъ есть одинъ изъ писателей наиболѣе страдающихъ этою болѣзнью.

Digitized by Google

#### некрасовъ

Если теперь обратимся къ г. Полонскому, то, какъ мы замѣтили, мы не найдемъ въ немъ рѣзкаго и узкаго направленія, какъ у г. Некрасова. Это отсутствіе одностороннихъ, кидающихся въ глаза тенденцій "Отечественныя Записки" считаютъ главнымъ недостаткомъ г. Полонскаго; въ направленіи для нихъ главное дѣло, и потому писатель безъ направленія долженъ быть объявленъ не только плохимъ, но, если можно, даже вовсе не существующимъ и никому неизвѣстнымъ.

"Г. Полонскій" (говорить статейка, на которую мы ссылались) "очень мало изв'єстенъ публикѣ, и это, какъ "намъ кажется, совсѣмъ не потому, что онъ писатель толь-"ко второстепенный, а потому, что онъ, благодаря своей "скромности, записалъ себя въ число литературныхъ "эклектиковъ. Съ именемъ каждаго писателя (или почти "каждаго) соединяется въ глазахъ публики представленіе "о какой-нибудь физіономіи, хорошей или плохой; съ именемъ г. Полонскаго не сопрягается ничего опредъленнаго".

Воть главное нападеніе на г. Полонскаго. Но вовсе не трудно однако-же уб'єдиться, что это нападеніе еще болье отличается тупостію, чёмъ коварствомъ.

Направленіе у г. Полонскаго есть. Это направленіе, дѣйствительно, не имѣеть въ себѣ ничего рѣзкаго, узкаго, бросающагося въ глаза, но, тѣмъ не менѣе, оно есть направленіе вполнѣ ясное и опредѣленное. Это—знаменитое направленіе, котораго лучшимъ представителемъ былъ Грановскій. Это—поклоненіе всему прекрасному и высокому, служеніе истинѣ, добру и красотѣ, любовь къ просвѣщенію и свободѣ, ненависть ко всякому насилію и мраку. По мѣсту духовнаго развитія г. Полонскій принадлежитъ Москвѣ и Московскому университету со-

#### направление

роковыхъ годовъ, и онъ до конца остается въренъ лучшимъ стремленіямъ тогдашней блестящей эпохи. Въ его стихахъ вы безпрестанно встрътите теплое слово, обращенное къ свътлымъ идеаламъ, которыми тогда жила литература и которые въ сущности никогда не должны въ ней умирать. Любовь къ человъчеству, стремление къ свъту науки, благоговъние предъ искусствомъ и предъ всъми родами духовнаго величия—воть постоянныя черты поэзіи г. Полонскаго. Если г. Полонскій не былъ провозвъстникомъ этихъ идей, то онъ всегда былъ ихъ върнымъ поклонникомъ.

Совершенно справедливо, что такое направленіе, которое мы называемъ *чистымъ западничествомъ*, не имѣетъ рѣзкаго обособленія, что оно составляетъ нѣкоторый анахронизмъ въ настоящее время, когда мнѣнія раздробились и дошли до своихъ крайнихъ выводовъ; но, тѣмъ не менѣе, это—весьма ясное и, главное, очень хорошее направленіе, не только не хуже, а гораздо лучше того, котораго держится г. Некрасовъ.

Для примѣра, приведемъ одно стихотвореніе г. Полонскаго изъ тѣхъ, которыя въ первый разъ напечатаны въ его собраніи сочиненій. Мы увѣрены, наши читатели будутъ намъ весьма благодарны. Поэтъ обращается къ Россіи.

# Бранятъ.

По всёмъ землямъ, на всёхъ моряхъ Ты слышишь гулъ извётовъ ложныхъ И бранный крикъ на всевозможныхъ Теб'ё знакомыхъ языкахъ. Бранитъ тебя иноплеменникъ, Бранитъ тебя родной твой сынъ, Бранитъ свободный твой измённикъ

#### полонский

И братъ твой, плённый славянинъ. Бранить хохоль великорусскій, Бранить малороссійскій ляхь, Великоруссь въ уздѣ французской И нѣмецъ въ русскихъ орденахъ. Бранять тебя (какъ будто знаютъ!), Браня́ть, когда воображають, Что ты наукой растлена И что измѣны сѣмена Въ тебѣ посѣялъ врагъ лукавый. Бранять за то, что ты вѣрна, Гордишься суетною славой И чтишь орлы да знамена. Бранять за то, что ты богата, Не деньги любишь, а почеть, И потеряла всякій счеть Тобой разбросаннаго злата. Бранять за то, что ты бѣдна, Раззорена, истомлена-Громада слабости примѣрной. Бранять за то, что ты страшна Своею силой непомѣрной И можешь маніемъ руки Поднять Европу на штыки. Бранять за то, что лицемѣришь, Таишь подъ маской простоты Честолюбивыя мечты; За то, что слишкомъ въришь ты, За то, что ничему не въришь И ничего не признаешь. Бранять за правду и за ложь, Бранять за раннюю свободу, Бранять за то, что не дають Свободы твоему народу. И если я, поэтъ твой бѣдный, Свою надсаживая грудь, Спою тебѣ какой-нибудь Хвалебный стихъ иль гимнъ побъдный,

Digitized by Google

#### направление

0!—закричать—кого надуть Онъ хочеть?—человѣкъ онъ вредный, Позоръ народа своего! И ежели не лобъ онъ мѣдный, То—льстецъ,—наплюемъ на него... Но этихъ криковъ и клеветъ Не струситъ никакой поэть— Гордиться будетъ нареканьемъ, Когда твой умъ или твой духъ Ему послужитъ оправданьемъ.... 1865 (Т. II, стр. 309).

Воть стихотвореніе, въ которомъ съ удивительною правдивостію изображается настроеніе поэта. Брань, сыплющаяся на Россію, задѣваетъ его за живое; онъ чувствуетъ расположеніе сложитъ своей родинѣ какойнибудь побѣдный гимнъ, или хотъ хвалебный стихъ, но онъ боится, что на него закричать, точно такъ же, какъ нѣкогда кричали на Пушкина:

> Глупцы кричать: куда, куда? Дорога здѣсь!

Этихъ криковъ однако-же не побоялся-бы поэтъ, если-бы умъ или духъ Россіи представлялъ ясное оправданіе его стиховъ. Но—туть-то и бѣда! Поэтъ хотя вѣритъ, что это оправданіе найдется, но еще не видитъ его, еще ждетъ, еще требуетъ, чтобы родина принесла и показала это оправданіе. Это искренняя любовь, которая жалуется, что не можетъ перейти въ сознательное поклоненіе своему предмету.

Таково распутіе, на которое постоянно приходять думы поэта. На этомъ распутіи стояли Грановскій, Герценъ, Тургеневъ и главная масса ихъ поколѣнія. Съ этого распутія уже давно сошла русская литература; но мы должны признать это распутье мѣстомъ очень чистымъ

# полонский

и сухимъ сравнительно съ тѣми болотами и кочками, въ которые забрались многіе дѣятели послѣдовавшаго поколѣнія. Бѣдный поэть! Оставаясь вѣренъ идеямъ, нѣкогда такъ ярко озарившимъ его юность, онъ подвергается теперь высокомѣрнымъ отзывамъ людей, сузившихъ и доведшихъ до крайности эти самыя идеи. Крайніе западники съ презрѣніемъ смотрятъ на его общіе и широкіе взгляды и стараются увѣрить невѣжественную и несмыслящую публику, что даже у него вовсе нѣтъ никакихъ взглядовъ. Крайніе славянофилы точно также осудили-бы г. Полонскаго за недостатокъ вѣры и проницательности, за то, что его сердце и поэтическое прозрѣніе не были настолько чутки и сильны, чтобы побѣдить колебанія его ума.

# III.

#### Объективная критика.

Не ясно-ли, однако-же, что этотъ судъ, судъ чисто направленской критики, не можетъ быть окончательнымъ, что онъ несправедливъ по своей односторонности и явнымъ образомъ не исчерпываетъ предмета?

Повидимому, мы будемъ ближе къ цёли, если прибѣгнемъ къ объективной критикѣ, то есть къ такой, которая судитъ о произведеніяхъ писателя по отношенію къ его личности, измѣряетъ ихъ не посторонними мѣрками, а ихъ происхожденіемъ изъ обстоятельствъ жизни, изъ эпохи и развитія писателя. Мы тотчасъ перестанемъ браниться съ г. Некрасовымъ или съ г. Полонскимъ за несходство нащихъ взглядовъ, если примемъ во вниманіе среду, въ которой они жили и воспитались, ихъ личныя особенности, литературныя направленія, въ которыя ихъ толкнула судьба.

Критика направленская, въ сущности, — весьма жестокая критика; ея правило такое: слѣдуетъ порицать писателя за каждое, за самое малѣйшее отступленіе отъ нашихъ мнѣній. Мы только изъ вѣжливости и ради плавности рѣчи назвали ее критикой: въ сущности, это полемика, то есть безпощадное обличеніе всего того, что мы находимъ въ писателѣ вреднымъ, нелѣпымъ, смѣшнымъ съ нашей точки зриния. Это строгій судъ, который не допускаетъ никакихъ смягчающихъ вину обстоятельствъ и передъ которымъ самые простые и невинные люди неожиданно оказываются развратителями нравовъ и гасителями просвѣщенія.

Критика объективная гораздо милостивѣе. Она, напротивъ, все объясняетъ, все оправдываетъ. Если писатель заблуждался, она извиняетъ его свойствомъ образованія, которое ему было дано; дурные вкусы, дурныя стремленія ставятся въ вину не ему лично, а той средѣ, въ которой онъ жилъ; ложное направленіе объясняется частными обстоятельствами его жизни, литературной школой, въ которую онъ попалъ, и пр.

Въ нашихъ предъидущихъ замѣткахъ о т. Полонскомъ и Некрасовѣ уже есть нѣкоторыя черты, относящіяся къ объективной критикѣ, но, для поясненія нашей мысли, мы сдѣлаемъ еще нѣкоторыя замѣчанія.

Съ объективной точки зрѣнія можно-бы не мало сказать о г. Некрасовѣ уже на основаніи того, что содержится въ его стихахъ. О своемъ воспитаніи онъ самъ говорить:

Подъ гнетомъ роковымъ провелъ я дётство, И молодость-въ мучительной борьбѣ. (Ч. IV, стр. 224).

## полонский

Сравнивая съ этимъ другія мѣста его стихотвореній, въ которыхъ онъ говоритъ о своемъ отцѣ, матери и пр., легко вывести, что тяжелыя впечатлѣнія его молодости породили въ немъ скорбное настроеніе, такъ сказать надорвали его душу. Вотъ причина мрачнаго тона его стиховъ, причина, почему его муза стала музой мести и печали.

Дальше—относительно образованія легко видѣть, что г. Некрасовъ не получилъ университетскаго образованія, тогда какъ въ г. Полонскомъ тотчасъ виденъ студентъ Московскаго университета извѣстной эпохи. Темы историческія, темы изъ древняго міра, общіе научные или эстетическіе взгляды никогда не встрѣчаются у г. Некрасова и, напротивъ, очень обыкновенны у г. Полонскаго. Настоящей школой, университетомъ г. Некрасова былъ Александринскій театръ, откуда онъ заимствовалъ и сюжеты своихъ стиховъ и тотъ водевильный складъ, который сохранился у него до послѣднихъ дней.

Здѣсь кстати будеть маленькое отступленіе.— Въ нынѣшнемъ пятомъ изданіи своихъ стихотвореній г. Некрасовъ рѣшился на поступокъ, который весьма любопытенъ; именно, напечатавъ въ этомъ изданіи все, что онъ самъ считаеть достойнымъ вниманія читателей, онъ затѣмъ говорить: "Адресую теперь-же къ моимъ роднымъ и гг. библіографамъ мою покорнѣйшую просьбу: не перепечатывать ничего остальнаго послъ моей смерти". (Стих. Некрасова, ч. ПІ, стр. 132).

Напрасны слезы и моленья!—сказали-бы мы, еслибы писали стихами. Можеть быть, родные г. Некрасова, если они его любять, послушаются его просьбы; но библіографы навѣрное не послушаются, и хорошо сдѣлають. Г. Некрасовъ очевидно желаеть, чтобы они измѣнили своему священному долгу, своей прямой и непремѣнной обязанности. Какой историкъ не найдетъ нелѣпою просьбу—пропуститъ тѣ или другіе факты? Какой изслѣдователь послушается не только предисловія, а хотьбы и духовнаго завѣщанія, запрещающаго изслѣдовать извѣстные предметы?

Въ настоящую минуту мы ничего такъ не желали бы, какъ имѣть передъ глазами совершенно полное изданіе произведеній г. Некрасова; чтобы не было пропущено ни одной строки, чтобы были приведены всв варіанты, чтобы были помъщены вещи, являвшіяся безъ имени или подъ псевдонимами, чтобы напечатны были всв письма и записочки г. Некрасова, всё стихи неоконченные и никогда не бывшіе въ печати, даже перевранные, но несомнѣнно ему принадлежащіе, даже сомнительные, но любопытные уже потому, что молва ихъ приписала г. Некрасову. Словомъ, мы очень-бы желали имѣть такое изданіе, которое со временемъ конечно приготовятъ гг. библіографы, люди иногда весьма немудрые, но весьма почтенные въ томъ отношении, что для нихъ нътъ большей ереси, большаго гръха, какъ искажение или утаивание фактовъ.

Такое изданіе намъ хотѣлось-бы имѣть именно для того, о чемъ мы теперь говоримъ: для объективной критики нашего поэта, для того, чтобы ясно видѣть рожденіе и развитіе его произведеній, чтобы глубже заглянуть въ его душу, прослѣдить, какія вліянія на нее дѣйствовали и какія перемѣны въ ней происходили.

Если-же г. Некрасовъ умоляетъ гг. библіографовъ не дѣлать такого изданія, то существенная причина этой просьбы можетъ быть только одна: онъ боится объективной критики, онъ хотѣлъ-бы являтъся передъ публи-

## полонскій

кой только съ лицевой стороны, онъ не хочеть, чтобы видѣли изнанку его дѣятельности.

Постыдный и напрасный страхъ! Очень жаль видёть, что поэть старается уйти отъ критики, что нёть въ немъ въры въ достоинство собственныхъ произведеній, что судъ исторіи для него страшенъ, и онъ желалъ-бы скрыть отъ него многіе факты.

Мы сказали, что это страхъ напрасный, и г. Некрасовъ увидить дальше, гдѣ ему слѣдовало-бы искать прибъжища и утъшенія въ этомъ страхъ. Теперь-же мы хотѣли указать именно на то, что объективная критика, хотя она все объясняеть, извиняеть и оправдываеть, очевидно пугаеть писателей не менье полемической критики. И въ самомъ дѣлѣ, кому можетъ быть пріятно, когда васъ объясняють исторически? Уступка времени всегда есть нѣкоторая слабость; подчиненіе вліяніямъ жизни, эпохи, случайнымъ обстоятельствамъ всегда указываеть на нетвердость, неустойчивость души и ума, отклоняемыхъ внѣшними ударами отъ прямаго собственнаго пути развитія. Особенно поэты, люди впечатлительные и отзывчивые, часто грѣшать излишнею податливостію, и потому всегда должны ожидать отъ объективной критики непріятныхъ напоминаній и сближеній.

Обращаясь къ г. Полонскому, мы могли-бы тоже указать въ немъ многія личныя, случайныя черты. Много есть у него стихотвореній, вызванныхъ его литературнымъ положеніемъ, которое мы выше опредѣлили. Несмотря на красоту иныхъ стиховъ, ясно, что въ этихъ случаяхъ поэтъ тревожимъ былъ вещами, которыя не стоили его волненій и которыхъ онъ очевидно не усиѣлъ возвести въ перлъ созданія. Можно-бы замѣтить пристрастіе г. Полонскаго къ такъ называемому свиму, къ описанію, ба-

ронессь и иныхъ прелестей свътскаго міра. Этоть міръ занимаеть много мъста въ произведеніяхъ поэта, но едвали онъ что-нибудь прибавиль къ истинному въсу его поэзіи. Можно-бы замътить также, что, тогда какъ душа г. Некрасова была надорвана вынесенными имъ несчастіями, г. Полонскій легко переносилъ испытанія и никогда не падалъ подъ ихъ бременемъ. Для доказательства приведемъ одно стихотвореніе, выпущенное авторомъ въ новомъ изданіи и дъйствительно слабое, но въ этомъ отношеніи замъчательное. Г. Полонскій самъ говорить въ этомъ стихотвореніи:

Въ моей душть проклятій нъть,

и еще:

Когда судьба меня карала,— Увы! всёмъ общая судьба,— Моя душа не уставала, По силамъ ей была борьба. \*)

Такія и подобныя черты имѣють свою важность при изложеніи того образа мыслей и чувствъ, когорый выразился въ поэзіи г. Полонскаго; онѣ необходимы для полной характеристики его музы.

IV.

\_\_\_\_\_·

# Поэтъ и его муза.

Но не въ нихъ главное.

- :.

Многіе видять въ объективной критикѣ верхъ критической мудрости. Но мы уже замѣтили, что она обык-

\*) Кузнечилъ-Музикантъ. Шутка въ видъ поемы. Съ добавленіемъ нъкоторыхъ стихотвореній за послъдніе годы. А. П. Полонскаго. Спб. 1863. Стр. 49 и 50. новенно весьма непріятна поэтамъ, а теперь прибавимъ, что она не можетъ вполнѣ удовлетворить и читателей.

Поэты должны чувствовать себя очень неловко, когда къ нимъ приступають съ этимъ анатомическимъ ножомъ и разсматривають ихъ объективно, какъ будто они жили тысячу лѣтъ назадъ. Да и критикъ, любящій вѣжливость и благопристойность, чувствуетъ себя въ немаломъ затрудненіи. Толковать о сердечныхъ чувствахъ г. Некрасова, объ умѣ и воспитаніи г. Полонскаго, объ ихъ жизни и связяхъ литературныхъ и не литературныхъ—все это предметы щекотливые, говоря о которыхъ, чувствуешь, что ходишь около самой границы вещей, допускаемыхъ публичнымъ словомъ.

Частная жизнь должна быть неприкосновенна для печати; это правило, вообще говоря, мудреное и сложное, имбеть въ обыкновенныхъ случаяхъ очень простой и ясный смысль. Въ такомъ смыслѣ мы готовы сказать, что и критика не должна касаться частных в мыслей и чувствъ писателя. Напримъръ, поэта критикъ долженъ разсматривать кака поэта, а отнюдь не какъ простаго человѣка, котораго развитіе и образъ мыслей требуется. опредѣлить и объяснить исторически. Очевидно, было-бы величайшею нельпостію, если-бы стихи гг. Полонскаго и Некрасова послужили намъ только для изображения ихъ фигуры какъ частныхъ людей. Людей, подобныхъ г. Некрасову или Полонскому по ходу развитія, по эпохѣ, по испытаннымъ вліяніямъ со стороны общества, литературы, семейства и пр., конечно существуеть великое множество, и одна изъ задачь критики и исторіи состоить въ томъ, чтобы написать характеристику этой толпы. Но остановиться на этомъ значить буквально втолкнуть гг. Полонскаго и Некрасова въ толпу, изъ

которой они вышли. На насъ лежитъ дѣло болѣе трудное и болѣе благородное; отъ насъ требуется понять ту силу, которая поставила ихъ выше толпы, тотъ ихъ особенный даръ, который принесъ толпѣ то, чего у нея не было,—поэзію.

Объективная критика очень легко обращается въ то, что извъстно подъ именемъ "критики камердинера". Для лакея нъть великаго человъка; такъ точно иной объективный критикъ въ самомъ великолъпномъ поэтъ пропускаетъ главное, его поэзію, и видить въ немъ только обыкновеннаго человъка, порождение извъстной эпохи, извъстныхъ обстоятельствъ, литературной школы, и такъ далъе, и такъ далъе.

Но, если мы отвергнемъ и направленскую критику, и критику объективную, то мы должны будемъ признать, что есть у каждаго творческаго писателя нѣчто стоящее выше его направленія и его личности. Что-же это такое?

Такъ какъ дѣло касается факта стариннаго и неотразимо бросающагося въ глаза, то припомнимъ давнипнія обозначенія этого факта. Издавна говорять, что поэты получають вдохновеніе, что они обладають творческимъ даромъ, который дѣйствуеть безсознательно. Справедливость этихъ указаній несомнѣнна. Есть поэтъ котораго нельзя упрекнуть ни въ какой фальши, ни въ какомъ напряженномъ и преувеличенномъ изображеніи своихъ чувствъ, и онъ разсказываеть объ этомъ фактѣ такъ:

Пока не требуеть поэта Къ священной жертвё Аполлонъ, Въ заботахъ суетнаго свъта Онъ малодушно погруженъ. Молчитъ его святая лира, Душа вкушаетъ хладный сонъ.

# полонский и некрасовъ

И межъ довтей ничтожныхъ міра Быть можетъ всъхъ ничтожнъй онъ. Но лишь божественный глаголъ До слуха чуткаго коснется, Душа поэта встрепенется, Какъ пробудившёся орелъ, и пр.

Сила неуловимая, независимая оть воли, нисходящая свыше и превосходящая своимъ достоинствомъ обыкновенныя силы людей, въ которыхъ она обнаруживается таково давнишнее понятіе о поэтическомъ вдохновеніи.

Сдёлаемъ нёкоторыя предварительныя замёчанія. Ничего нѣтъ мудренаго въ томъ, что для поэтической дѣятельности требуется вдохновение, то есть особенное одушевленіе, и что эта д'ятельность совершается отчасти безсознательно. Тоже требуется и тоже происходить и при всякой другой діятельности. "Вдохновеніе нужно въ геометрии, какъ и въ поэзіи", говоритъ Пушкинъ. Точно также, мы ничего не дълаемъ вполнъ сознательно, кромѣ развѣ самыхъ простыхъ и ясныхъ дѣйствій, при которыхъ не бываеть ни напряженія, ни волненія. Вполнъ оцёнить свои дёйствія, вполнё сообразить ихъ смысль и причины человѣкъ можетъ обыкновенно только спустя нѣкоторое время посяѣ того, какъ совершилъ эти дѣйствія. Часто-же онъ и вовсе не можеть этого сделать, часто понимаеть человѣка только другой человѣкъ, а не онъ самъ. 

И такъ, немудрено, что поэты не въдаютъ сами, что творятъ; но интересно и замъчательно, что ни въ какой другой человъческой дъятельности эта безотчетность не простирается до такой степени, какъ у поэтовъ. Они—какъ пророки; въ нихъ какъ будто говоритъ чужой духъ, чужая воля. Выведемъ нѣкоторыя слѣдствія, и дѣло будеть яснѣе. Мы, разумѣется, не думаемъ, что поэты суть только орудія какихъ-нибудь другихъ существъ, Музъ и Аполлона; нѣтъ, ихъ вдохновеніе и творчество есть произведеніе ихъ собственной души. Но эту душу мы должны представлять себѣ въ томъ странномъ раздвоеніи, которое составляетъ ихъ силу и слабость, ихъ счастіе и отчаяніе, и такъ часто обнаруживается рѣзкимъ образомъ во всей ихъ фигурѣ, во всей ихъ судьбѣ.

Много есть на свътъ людей, въ которыхъ содержатся самые чудесные задатки, самыя великольпныя возможности. Кому удалось видёть такихъ людей въ благопріятныя минуты, когда ихъ силы только-что раскрывались, только еше объщали свое развитие, или когда они вдругъ развертывались во всю свою глубину и ширину, тоть, конечно, останавливался въ изумлении передъ этимъ зрълищемъ. Какой блескъ, какая красота! И что-же? Никакая сила не можеть быть передана или пріобрѣтена, но всякая можеть быть подавлена, остановлена, задушена. Люди много объщавшие, явно носившие въ своей душев богатство самыхъ прекрасныхъ силь, обыкновенно не выполняють своихъ объщаній, понижаются, тускнуть и дълаются часто весьма понілыми людьми, если только не погибають вовсе. Они теряють иногда даже всякое понимание того, что некогда такъ громко говорило въ ихъ душѣ, они съ презрѣніемъ и насмѣшкою отзываются о тёхъ великолёпныхъ сокровищахъ, которыми когда-то владъли, но смыслъ которыхъ для нихъ потомъ утратился. Не знаеть иногда человъкъ пъны самому себъ, не бережеть того, что въ немъ всего драгоцъннъе, и мъняеть эти драгоценности на всякія житейскія побрякушки. Да и жизнь, вообще говоря, не мать, а мачиха.

Такова обыкновеннная исторія; въ той или другой степени она совершается съ каждымъ человѣкомъ; въ каждомъ человѣкѣ гибнутъ зародыши многихъ силъ и лишь немногое вполнѣ развивается.

Соверщенно подобное явленіе происходить въ душѣ поэтовъ, но только не въ теченіи долгаго времени, а ежеминутно, по крайней мѣрѣ пока они остаются поэтами. Процессъ развитія силъ и ихъ погасанія дѣлается хроническимъ, и поэтъ носить въ себѣ постоянно два міра, двѣ душевныхъ области, одну свѣтлую, а другую темную. Противорѣчіе, существующее между пламеннымъ юношей и опощлѣвшимъ старикомъ, какъ-будто является въ душѣ поэтовъ не послѣдовательно, а единовременно. Можно сказать, что иной поэтъ бываетъ въ одно время и юнъ и старъ, и уменъ и тупъ, и возвышенъ и пошлъ

Это странное явленіе ничуть однако-же не страннѣе того, что человѣкъ былъ когда-то уменъ, но не сохранилъ своего ума и отупѣлъ. Мы съ изумленіемъ спрашиваемъ: куда-же дѣвался этотъ умъ? какъ это возможно? Такъ точно поэтъ, только что создавшій превосходное произведеніе, оказывается туть-же обыкновеннымъ и даже тупымъ человѣкомъ, и мы съ изумленіемъ спрашиваемъ: куда-же дѣвался божественный огонь, который мы видѣли?

Для многихъ поэтическій даръ составляеть тоже, что воспоминаніе о быломъ счастьи или о блестящей роли, которую когда-то удалось играть человѣку: это и радость и музыка; это источникъ борьбы и всякаго разлада.

Но нужно брать вещи такъ, какъ онъ есть. Нелъ́нъ былъ-бы тотъ критикъ, который, находя въ поэтъ обынновеннаго человъка или дюжиннаго мыслителя, поръ́шилъбы на этомъ основании, что его читать и хвалить не

Digitized by Google

стоить. Принимаясь за изучение поэта, нелёпо ставить на первое мёсто его направление или личныя особенности. Прежде всего и больше всего нужно имёть въ виду ту *преображенную личность*, которую носить въ своей душё всякій истинный поэть и которая иногда далеко не совпадаеть съ его будничною и такъ сказать внёшнею личностію. А иначе мы ничего не поймемъ, мы упустимъ самую суть дёла, гоняясь за вещами второстепенными.

Направление поэта можеть быть для него мало карактеристично. Созданное другими, вытекающее изъ ложныхъ или правдивыхъ, но во всякомъ случай сильныхъ потребностей умственной жизни цёлаго народа, направленіе можеть захватить съ собой поэта точно такъ же, какъ оно захватываеть тысячи другихъ людей. Конечно, есть высшія натуры, которыя не поддаются общему потоку. Пушкины или Львы Толстые-безопасны отъ всякихъ направленій и твердо идуть своею дорогою, которая оказывается пряжёе, новёе и шире всёхъ современныхъ имъ направленій. Но люди меньшей силы бывають увлекаемы общимъ потокомъ. Тогда всего важнѣе слѣдить не за потокомъ, а за тою борьбою съ нимъ, которая всегда обнаруживается у самостоятельнаго таланта; настоящій поэть все-таки останется самимъ собою, выскажеть свою душу. Мы были-бы чрезвычайно несправедливы къ г. Некрасову, если бы сморъли на него, какъ на нѣкотораго Минаева большихъ размъровъ, хотя такъ смотрить на себя самъ г. Некрасовъ, хотя въ минаевщинъ онъ поставляеть всю свою славу. Въ г. Некрасовъ есть нѣчто большее, чего нѣть въ г. Минаевѣ и во всемъ направлении, которому они оба служать.

Точно такъ, поэты способны нѣкоторымъ таинственнымъ процессомъ подниматься выше случайныхъ и чисто личныхъ своихъ обязанностой. Въ поэтѣ два человѣка онъ самъ и его муза, то есть его преображенная личность, и между этими двумя существами часто идетъ тяжелая борьба. Есть натуры столь высокія и свѣтлыя, что въ нихъ муза и человѣкъ одно,—и тогда судьба человѣка сливается съ судьбами его музы. "Пушкина погубила стихія Алеко, жившая въ немъ и внезапно вышедшая изъ-подъ власти его заклинаній». (Слова Ап. Григорьева). Но обыкновенно поэты живутъ въ нѣкоторомъ хроническомъ разладѣ между музою и человѣкомъ. Великое чудо здѣсь состоитъ въ томъ, что муза сохраняется и развивается иногда при самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ.

Таковы эти удивительные люди, которыхъ мы называемъ поэтами. Среди вліяній самыхъ разнородныхъ, среди упорныхъ умственныхъ теченій, среди всякой борьбы и всякаго хаоса, они растуть питаемые внутреннею, независимою силою. Впечатлительные, отзывчивые, они часто откликаются на все, что имъ встрѣтится въ жизни, они похожи на эхо, съ которымъ и сравнилъ себя величайшій изъ нашихъ поэтовъ:

> Ты внемлены грохоту громовъ И гласу бури и валовъ, И крику сельскихъ пътуховъ И шлешь отовъто; Тебъ-жъ нътъ отзыва... Таковъ И ты поэтъ!

Поэть то грустень, то радостень, то нёжень, то суровь, то любить, то ненавидить людей; каждый день онъ повндимому увлеченъ новыми предмегами. Воть почему люди прозы, люди опредѣленныхъ занятій, узкаго дѣла, такъ часто негодують на поэтовъ; "Что за флюгеры!

1

Чего они хотять? Чему учать? Ничего не разберешь! Только попусту смущають народъ!"

А между тёмъ совершается дивное дёло, которое потому и не можетъ быть легко понято и опредѣлено, что оно дёло дивное и глубокое. Вспомнимъ Пушкина. Какъ долго недоумѣвала русская литература надъ его поэзіей; прочтите Бѣлинскаго, Гоголя—они не умѣли сказать ничего больше сказаннаго самимъ Пушкинымъ: моя поэзія есть эхо. Между тѣмъ, благодаря Ап. Григорьеву, мы знаемъ теперь отчасти смыслъ совершившихся чудесъ: побѣда надъ чужими типами, пробужденіе русскаго идеала, положеніе основъ самобытной литературы,—вотъ что случилось, вотъ что совершилъ человѣкъ, родившійся

Для звуковъ сладкихъ и молитвъ.

Онъ сдѣлалъ больше, чѣмъ онъ самъ ожидалъ; въ его поэзіи отозвались всѣ струны русской души, даны были всѣ элементы, которые потомъ разработывала наша литература; самъ Левъ Толстой можетъ быть причисленъ къ продолжателямъ пушкинскаго дѣла.

V.

## Характеристика Полонскаго.

И такъ, мы вступаемъ наконецъ въ область чистой, настоящей критики. Требуется опредѣлить въ поэтѣ то, что составляеть его существенную силу, характеризовать его музу, его преображенную личность, его дъйствительное дѣло.

Какая трудная задача! На первый разъ мы вздумали ограничиться однимъ г. Полонскимъ, но, кажется, выбрали

себѣ для начала самаго труднаго изъ нашихъ поэтовъ. Когда мы стали перебирать его произведенія съ точки зрѣнія поэзіи, мы заблудились въ нихъ, какъ въ лѣсу безъ дороги. Какое разнообразіе, какіе странные арабески! Воть яркая картина природы, переходящая въ свътлую, неопредъленную думу, воть голая и узкая мысль, на которой, какъ на сухой и безлиственной вътви, вдругъ распустилась пышнымъ цвѣткомъ поэтическая картина. Вотъ аллегорія, въ которой аллегорическій образъ сталъ несравненно шире и живописнѣе того, что онъ долженъ былъ изображать; воть серьезная мысль, переходящая въ шутку, которая поражаеть своей дерзкой легкостію и въ этой легкости глубиною живого, поэтическаго пониманія. Заманчиво, прихотливо сочетаются краски, образы, звуки, свидѣтельствуя о какомъ-то неистощимомъ родникѣ поэзіи, о чародъйской способности г. Полонскаго обращать въ свою поэзію все, до чего онъ не коснется.

Настоящій, прирожденный поэть.

Но мы пришли въ великое затрудненіе, коїда вздумали опредѣлить духовный образъ этой прелестной музы. Г. Полонскій имѣетъ полное право смѣяться надъ своими критиками, и особенно надъ тѣми, которые надъ нимъ смѣются или его поучаютъ. Эти критики доказывають, что поэтъ задалъ имъ задачу не по силамъ.

Въ нашемъ затрудненіи мы обратились за помощію къ г. Тургеневу. Г. Тургеневъ написалъ о г. Полонскомъ небольшое письмо въ редакцію Сиб. Вѣдомостей. Это письмо такъ хорошо и многосодержательно, что мы приведемъ его здѣсь вполнѣ и только подчеркнемъ тѣ мѣста, на которыя желаемъ обратить вниманіе читателей. "Милостивый государь! Я не раздѣляю мнѣнія, кото-"рое, какъ вамъ извѣстно, въ большомъ ходу между ху"дожнической и литературной братіей—между артистами "вообще—мнѣнія, что критика—безполезное дѣло, и что "гг. критики злобствують вслѣдствіе собственнаго без-"силія; я, напротивь, полагаю, что особенно у нась, въ "Россіи, критикѣ предстояла и предстоить великая и важная "задача, которую она не разъ уже разрышала блестя-"щимъ образомъ въ лицы Былинскаго, Добролюбова "и нѣкоторыхъ другихъ, и которая не потеряеть своего пер-"востепеннаго значенія до тѣхъ поръ, пока будутъ не-"обходимы у насъ педагогическія отношенія сознательно "мыслящихъ умовъ къ остальной массѣ общества. При "подобномъ воззрѣніи на критику, мнѣ тѣмъ больнѣе ви-"дѣть это могущественное орудіе въ рукахъ неискусныхъ "и недобросовѣстныхъ—и вотъ причина, побудившая "меня обратиться къ вамъ съ настоящимъ письмомъ".

"Нечего и говорить, что рѣчь идеть не обо мнѣ. Ни-"кто въ своемъ дѣлѣ не судья; да и въ концѣ концовъ "мнѣ на критику слишкомъ жаловаться нечего. Правда, "въ послѣднее время я самъ себѣ напоминалъ тѣ турецкія "головы, о которыя посѣтители народныхъ гуляній про-"буютъ свои силы ударомъ кулака: не было ни одного "начинавшаго критика, который не попыталъ-бы надо "мною своего размаха... И то не былъ "размахъ безъ "удара", по выраженію Бѣлинскаго; напротивъ, иной билъ "очень ловко и мѣтко \*). Но, повторяю, рѣчь не обо мнѣ. "Я хочу сказать нѣсколько словъ о статьѣ, появившейся "въ сентябрской книжкѣ "Отечественныхъ Записокъ", "и посвященной разбору сочиненій Я. П.: Полонскаго,

\*) Именно теперь, по поводу моихъ "Литературныхъ Воспоминаній", кажется, снова поднимается знатная травля... На здоровье, тоспода.

"правильнѣе говоря—первыхъ двухъ томовъ новаго изда-"нія его сочиненій".

"Статья эта попалась мнѣ въ руки въ то самое время, "когда я оканчиваль чтеніе появившихся въ покойной ""Литературной Библіотекѣ" "Признаній Сергѣя Чалы-"гина". Публика наша, кажется, не обратила никакого "вниманія на это замѣчательное произведеніе Полонскаго. . Недостатокъ-ли симпатіи къ журналу, въ которомъ оно "появилось, недовѣріе-ли ко всякому стихотворцу, пишу-"щему прозой, причиною этого равнодушія—не знаю; но "знаю несомнённо, что оно незаслуженное, и что нашей "публикѣ не часто предстоить читать вещи, болѣе достой-"ныя ея вниманія. "Признанія" эти, которыхъ вышла "только первая часть, принадлежать къ роду литературы, "довольно тщательно воздѣланному у насъ въ послѣднее "время, а именно-къ "воспоминаніямъ дѣтства". Усту-"пая извъстнымъ "Воспоминаніямъ" графа Л. Н. Тол-"стаго въ изящной отдълкъ деталей, въ тонкости психо-"логическаго анализа, "Признанія Чалыгина" едва-ли не "превосходять ихъ правдивой наивностью и върностью "тона-и, во всякомъ случаѣ, достойны занять мѣсто , непосредственно вслъдъ за ними. Интересъ разсказа не "ослабъваеть ни на минуту; выведенныя личности очер-"чены немногими, но сильными штрихами (особенно хо-"рошъ декабристъ, другъ матери Чалыгина), и самый "колорить эпохи (действе происходить около двадцатыхъ "годовъ текущаго столътія) схваченъ и переданъ живо "и точно. Вполнѣ удалось автору описаніе извѣстнаго "наводненія 1824 г., такъ, какъ оно отразилось въ се-"мейной жизни; читатель присутствуеть при внезапномъ "вторженіи великаго общественнаго бѣдствія въ замкну-"тый кругь частнаго быта; каждая подробность дышеть

#### ХАРАКТЕРИСТИКА

"правдой. Выраженія счастливыя, картинныя попадаются "на каждой страниць и сь избыткомъ вы купають нько-"торый излишекъ вводныхъ разсужденій — единственный и "въ сущности маловажный недостатокъ произведенія г. "Полонскаго. Впрочемъ, онъ уже до "Признаній Чалы-"гина" показаль, что умъеть такъ же хорошо писать "прозой, какъ и стихами. Стоить вспомнить его "Тифлис-"скія сакли", его "Труню" и т. п. Нельзя не пожелать, чтобы онъ довелъ до конца эти интересныя "Признанія".

"Г. критикъ "Отечественныхъ Записокъ", авторъ выше-"упомянутой статьи въ сентябрьскомъ №, совершенно про-"тивуположнаго мнѣнія о талантѣ г. Полонскаго. Онъ "находить въ его сочиненіяхъ одну "безконечную кани-"тель словъ, связь между которыми обусловливается лишь "знаками препинанія, безсодержательное сотрясеніе воз-"духа, несносную пугливость мысли, немогущей вызвать "ни одного опредѣленнаго образа, формулировать ни "одного яснаго понятія; туманную расплывчивость вы-"раженія, заставляющую въ каждомъ словъ предпола-"гать какую-то непріятную загадку" \*), и все это по-"тому, что г. Полонскій, по понятію критика, не что "иное, какъ писатель безо всякой оригинальности, безличный, второстепенный писатель-эклектикъ".

"Не могу не протестовать противъ подобнаго при-"говора; не могу не заявить, что критикъ, его произ-"несшій, тѣмъ самымъ наглядно показалъ, что лишенъ "главнаго качества всякаго критика, лишенъ чутья— "понимать, лишенъ умѣнія проникнуть въ чужую лич-"ность, въ ея особенность и значеніе. Оставляю въ сто-"ронѣ всѣ эти "канители", "сотрясенія воздуха"—всѣ

\*) См. "Отеч. зап." за сентябрь 1869 г. "Новыя книги", стр. 49. 12

"эти "жестокія" слова, пущенныя въ ходъ для уснащи-"ванія рѣчи; но самое опредѣленіе Полонскаго, какъ писа-"теля несамобытнаго, эклектика, невърно въ высшей степе-"ни. Если про кого должно сказать, что онъ не эклектикъ, "не поеть съ чужаго голоса, что онъ, по выражению А. де-Мюссе, пьетъ хотя изъ маленькаго, но изъ своего стакана \*), такъ это именно про Полонскаго. Худо-ли, хо-"рошо-ли онъ поетъ, но поетъ уже точно по своему. "Да и скажите, прошу васъ, кому подражалъ Полонскій въ "своемъ "Кузнечикъ-Музыкантъ", этой прелестной, "исполненной граціознаго юмора, идилліи, которая "переживеть и уже пережила многое множество со-"временныхъ ей произведеній, выступивтихъ 83 "свътъ съ гораздо большими претензіями? Г. критикъ "не признаеть оригинальности въ Полонскомъ; но стоить "обладать лишь некоторою тонкостію слуха, чтобъ тот-"часъ признать его стихъ, его манеру \*\*). Стихотворе-"ніе, которое г. критикъ---не безъ коварнаго умысла---"(постыдная, въ нашей журналистикѣ часто употребляе-"мая уловка)-приводить "какъ одно изъ лучшихъ" \*\*\*),

\*) "Mon verre n'est pas grand, mais je bois dans mon verre".
\*\*) Кто не чувствуеть особаго оригинальнаго оборота, особаго лада стиховъ въ родъ слъдующихъ:

Уже надъ ельникомъ, изъ-за вершинъ колючихъ Сіяло золото вечернихъ облаковъ,

Когда я рвалъ весломъ густую съть пловучихъ

Болотныхъ травъ и водяныхъ цвътовъ-

или:

Прихвачу легучій локонъ Я вѣнкомъ изъ бѣлыхъ розъ, Что ростить по стекламъ оконъ Утренній морозъ—

тому, конечно, этого растолковать нельзя. Это не по его части. \*\*\*) Стихотвореніе "Царство науки не знаеть предъла".

#### ХАРАКТЕРИСТИКА

"и надъ которымъ онъ потомъ глумится---вовсе не можетъ "служить примѣромъ того, чѣмъ собственно отличается поэ-"зія Полонскаго. Въ этомъ стихотвореніи выражается скорье "слабая сторона его таланта, а именно: его нъ-"сколько наивное подчиненіе тому, что называется "высшими философскими взглядами, послъднимъ сло-"вомъ общечеловъческаго прогресса и т. п. Искреннее ува-"женіе, даже удивленіе, которымъ онъ проникается пе-"редъ лицомъ этихъ "вопросовъ", внушаетъ ему стихо-"творенія, то торжествующія, то печальныя, въ которыхъ "благонамъренность и чистота убъжденія не всегда со-"провождается глубиною мысли, силой и блескомъ "выраженія. Не въ подобныхъ произведеніяхъ слъдуетъ "искать насгоящаго Полонскаго; зато тамъ, гдъ онъ го-"ворить о дъйствительно пережитыхъ имъ ощущеніяхъ и "чувствахъ, тамъ, гдѣ онъ рисуетъ образы, навѣянные "ему то ежедневною, почти будничною жизнью, то свое-"образною, часто до странности смълою фантазіей (укажу. "напр., на стихотвореніе "Тишь и Мракъ")---тамъ онъ, "если не всякій разъ заявляеть себя мастеромъ, то уже "навърное всякій разъ привлекаеть симпатію читателя, "возбуждаеть его вниманіе, а иногда, въ счастливыя ми-"нуты, достигаеть полной красоты, трогаеть и потрясаеть "сердце. Таланть его представляеть особенную, ему лишь "одному свойственную, смъсь простодушной граціи, "свободной образности языка, на которомъ еще ле-"жить отблескь пушкинскаго изящества, и какой-"то иногда неловкой, но всегда любезной, честно-"сти и правдивости впечатлъній. Временами, и какъ-"бы безсознательно для него самого, онъ изумляетъ про-"зорливостью поэтическаго взгляда... (см. стихотвореніе: ""Жалобы Музы" въ "Оттискахъ"). Древній міръ так"же не чуждъ его духу; нѣкоторыя его "античныя" "стихотворенія прекрасны (напр. "Аспазія", "Наяды").

"Позволю себѣ привести въ подтвержденіе словъ "моихъ стихотвореніе "Чайка". Я не много знаю сти-"хотвореній на русскомъ языкѣ, которыя по теплотѣ "чувствъ, по унылой гармоніи тона стояли бы выше этой "Чайки". Весь Полонскій высказался въ немъ".

## Чайна.

Поднялъ корабль паруса; Въ море спѣшить онъ, родной покидая заливъ... Буря его догнала—и швырнула на каменный рифъ.

Бьется онъ грудью объ грудь Скалъ, опрокинутыхъ вѣчнымъ прибоемъ морскимъ... А бѣлогрудая чайка летаетъ и стонетъ надъ нимъ.

Съ бурей обломки его Въ даль унеслись; чайка съла на волны—и вотъ Тихо волна, покачавъ ее, новой волнъ отдаетъ.

Вонъ-отделились опять

Крылья отъ скачущей пѣны—и вѣтра быстрѣй Мчится она, упадая въ объятъя вечернихъ тѣней.

Счастье мое-ты корабль. Море житейское бьетъ въ тебя бурной волной.

Если погибнешь ты, буду какъ чайка стонать надъ тобой. Буря обломки твои

Пусть унесеть! Но пока будеть пѣна блестѣть, Дамъ я волнамъ покачать себя, прежде чѣмъ въ ночь улетѣть.

"Всякій, даже поверхностный читатель легко замѣ-"тить струю тайной грусти, разлитую во всюхъ про-"изведеніяхъ Полонскаго; она свойственна многимъ рус-"кимъ, но у нашего поэта она имѣеть особое значеніе. Въ "ней чувствуется нѣкоторое недовъріе къ себъ, къ своимъ "силамъ, къ жизни вообще; въ ней слышится отзвичие "горъкихъ опытовъ, тяжелыхъ воспоминаній... Отно"сительная холодность публики, --- особенно нынѣшней. "къ его литературной дъятельности, въроятно также при-"бавила каплю своей полыни... И воть, послѣ свыше "двадцати - пяти - лётней, честно пройденной карьеры, "является критика, которая развязно и самоувбренно. словно это само собою разумвется, крутить, вертить. "рѣшаеть-и, не подозрѣвая даже въ своемъ самодоволь-"ствѣ, на сколько ложно, и не въ ту сторону, не по слиду "она сама выступаеть и движется, произносить свой ни-"чъмъ неоправданный судъ! Г. Полонскому конечно не-"чего вмѣшиваться въ эти дрязги; но да извинить меня "его скромность, если я ръпаюсь печатно вступиться за него, если я беру на себя смѣлость замолвить 38 "него слово! Я позволю себъ сказать публикъ, что, на "этоть разь, она неправа и что деятельность такого поэта, каковъ Полонскій, заслуживаеть большаго сочув-"ствія; я позволю себѣ обратить ея вниманіе на то, что "трудно писателю, какъ бы сильно ни было въ немъ "чувство собственнаго призванія, трудно ему не усо-"мнится въ немъ, когда его произведенія встрѣчаются "однимъ лишь глухимъ молчаніемъ, или гаерскими за-"вываніями, свистомъ и кривляньями нашихъ псевдо-"сатириковь! Что же касается до критика "Отечествен-"ныхъ Записокъ", то ограничусь тъмъ, что выражу ему . одно мое убъжденіе, надъ которымъ онъ, въроятно, вдо-"воль посмѣется. Нѣть никакого сомнѣнія, что, въ его "глазахъ, патронъ его, г. Некрасовъ, неизмъримо выше "Полонскаго, что даже странно сопоставлять эти два »имени: а я убъжденъ, что любители русской словес-"ности будуть перечитывать лучшія стихотворенія По-"лонскаго, когда самое имя г. Некрасова покроется заб-"веніемъ. Почему-же это? А просто потому, что въ дилиь

"поэзіц живуча только одна поэзія, и что въ бѣлыми "нитками сшитыхъ, всякими пряностями приправленныхъ, "мучительно высиженныхъ измышленіяхъ "скорбной" му-"зыки г. Некрасова-ея-то, поэзіи-то и нѣть на грошъ, "какъ нътъ ся, напримъръ, въ стихотвореніяхъ всеми "уважаемаго и почтеннаго А. С. Хомякова, съ которымъ, "спѣшу прибавить, г. Некрасовъ не имѣетъ ничего об-\_щаго".

"Dixi et animam meam salvavi". (С.-Петербургскія Вѣдомости, 1870, 8 янв. № 8)

Это письмо, конечно, заслуживаеть большаго вниманія и большей долгов'єчности, чіть простая газетная статейка, исчезающая изъ памяти почти такъ же скоро, какъ истребляются газетные листы. Мы представляемъ читателямъ въ этихъ страницахъ г. Тургенева прекрасный образчикъ того, что называется настоящею критикою. Г. Тургеневъ отлично знаетъ въ чемъ дѣло, и въ его словахъ нѣтъ никакого слѣда ни полемической, ни объективной критики. Онъ все внимание устремилъ на самое главное---на музу г. Полонскаго, а не на его частную жизнь и не на его направление.

Темъ прискорбнее и страннее ошибка г. Тургенева во взглядѣ на нашу критику. Въ началѣ онъ хвалить, какъ образцовыхъ критиковъ, Бѣлинскаго и Добролюбова. Но если такъ, то зачѣмъ же самъ онъ не слѣдуеть этимъ критикамъ и зачёмъ вооружается противъ тѣхъ, которые имъ слѣдують?

Развь не Бълинскій и Добролюбовъ завели у насъ полемическую критику? Бълинскій сбился на этоть путь въ концѣ своей жизни, но онъ подаль первый примѣръ, который потомъ былъ подхваченъ и разработанъ съ величайшимъ усердіемъ. Критика Добролюбова была уже чисто полемическая. Авторъ статейки "Огечественныхъ Записокъ" есть одинъ изъ того полчища критиковъ, которые теперь идутъ по слъдамъ Бълинскаго и Добролюбова. Какъ мы видъли, въ словахъ этого автора есть нъкоторый смыслъ; мысль его наставниковъ все-таки сквозитъ изъ за его ухорскихъ и не совсъмъ толковыхъ порицаній.

И такъ, не слъдовало хвалить родоначальниковъ и осуждать послъдователей, не слъдовало ссылаться, какъ на образцы, на Бълинскаго и Добролюбова въ той самой критической статьъ, которая написана отнюдь не по началамъ Бълинскаго и Добролюбова.

Затѣмъ, мы должны признать, что похвалы г. Тургенева г. Полонскому отличаются большою тонкостію, и что мѣра ихъ чрезвычайно справедлива. Можетъ быть нѣсколько преувеличено достоинство "Признаній Сергѣя Чалыгина", но всѣ остальные отзывы мы считаемъ безукоризненно-вѣрными. "Кузнечикъ-Музыкантъ" есть конечно лучшее произведеніе г. Полонскаго и такъ хорошъ. что дѣйствительно, пожалуй, переживетъ г. Некрасова.

Г. Тургеневъ, какъ мы видимъ, осуждаетъ то вредное вліяніе, которое имѣло на г. Полонскаго его направленіе; муза "Кузнечика-Музыканта" очевидно пострадала отъ борьбы, которую она вела съ этимъ направленіемъ. Г. Тургеневъ весьма справедливо замѣчаетъ, что нюсколько наивное подчиненіе такъ называемымъ философскимъ взглядамъ составляетъ слабую сторону таланта г. Полонскаго, и что стихотворенія его, которыя сюда относятся, не всегда отличаются глубиною мысли, силою и блескомъ выраженія.

Однако-же есть и такія, которыя вподнѣ обладають

всѣми этими качествами. Муза г. Полонскаго успѣвала стать выше своей слабости и возвела въ перлъ созданія свое отношеніе къ направленію. Не надѣясь на память читателей, выпишемъ чудесное стихотвореніе *Нищій*, нераздѣльное съ именемъ г. Полонскаго.

> Знавалъ я нищаго; какъ тънь, Съ утра, бывало, цълый день Старикъ подъ окнами бродилъ И подаянія просиль; Но все, что въ день ни собиралъ, Бывало къ ночи раздавалъ Больнымъ, калъкамъ и слъщамъ-Такимъ же нищимъ, какъ и самъ. Въ нашъ въкъ таковъ иной поэтъ: Утративъ въру юныхъ льть, Какъ нищій старецъ изнуренъ, Духовной пищи просить онъ; И все, что жизнь ему ни шлеть, Онъ съ благодарностью беретъ И душу дълитъ пополамъ Съ такими жь нищими, какъ самъ. (Т. I, стр. 51).

Воть одно изъ лучшихъ и любимѣйшихъ стихотвореній русской литературы. Оно искренно, просто, смѣло и грандіозно—словомъ отличается всѣми достоинствами нашего поэта, и выражаетъ ту бѣдность духовной жизни, которая господствуетъ въ нашемъ обществѣ, которой часто не замѣчаютъ его нищіе члены, но которую глубоко почувствовалъ поэтъ, имѣющій чаяніе духовнаго богатства, стремящійся *раздълитъ душу пополамъ* съ своими ближними и не находящій чѣмъ дѣлиться.

Много есть и другихъ мѣсть въ произведеніяхъ г. Полонскаго, столь-же поучительныхъ, въ которыхъ муза беретъ свои права и побѣждаеть наивное подчиненіе постороннимъ вліяніямъ. Въ чемъ-же особенность, настоящая натура этой музы? Какой даръ получаемъ отъ нея мы, больные, калъки и слюпцы? Г. Тургеневъ говорить о тайной грусти, разлитой въ произведеніяхъ этой музы. Не можемъ согласиться съ нимъ вполнѣ и приведемъ противъ него свидѣтельство самого поэта. Вотъ какъ г. Полонскій характеризуетъ пѣніе своей музы:

> Чтобы пѣсня моя разлилась какъ потокъ,— Ясной зорьки она дожидается; Пусть не темная ночь, пусть горящій востокъ Отражается въ ней, отливается; Пусть чиликають вольныя птицы вокругь, Сонный лѣсъ пусть проснется, нарядится, И сова—пусть она не тревожить мой сдухъ И слѣпая—подальше усядется. (Т. I, стр. 11).

Конечно это стихотвореніе не доказываеть, что настроеніе поэта постоянно бываеть радостно. Грустные мотивы, которые можеть быть особенно по душь г. Тургеневу, дыйствительно преобладають у г. Полонскаго; но намъ кажется, что въ приведенныхъ стихахъ содержится указаніе на характерную и сильно звучащую струну его музы. Настроеніе этой музы еще полнѣе выразилось въ прелестномъ стихотвореніи Утро.

> Вверхъ по недоступнымъ Крутизнамъ встающихъ Горъ туманъ восходитъ Изъ долинъ цвѣтущихъ. Онъ какъ дымъ уходитъ Въ небеса родныя, Въ облака свиваясь Ярко-золотыя И разсѣяваясь.

Лучь зари съ лазурью На волнахъ трепещетъ; На востокѣ солнце Разгораясь блещетъ...

И сіяеть утро, Утро молодов... Ты-ли это небо Хмурое ночное? О, въ отвътъ природъ, Улыбнись отъ въка Обреченный скорби Геній человъка! (Т. І, стр. 1 и 2).

Этоть восторгь въ высшей степени характеренъ для г. Полонскаго. Во множествъ его произведеній слышится этоть самый любящій призывъ, чтобы обреченный скорби геній человѣка улыбнулся въ отвѣть природѣ. Смѣлое и граціозное выраженіе—улыбнуться—совершенно въ духѣ поэта.

Природу нашъ поэть любить замѣчательно, какъ вполнѣ родную, вѣчно милую, всегда понятную область. Для него природа всегда полна красоты, гармоніи, разнообразной жизни, и его муза никогда не сомнѣвалась въ томъ, что созерцать эту жизнь и красоту составляеть ея прямое призваніе. Какъ и другіе поэты, г. Полонскій одушевляеть, очеловѣчиваетъ природу; но едва-ли у кого нибудь это одушевленіе совершается съ такою легкостію и наивностію. Все, на что онъ ни взглянеть, получаетъ смыслъ, иринимаетъ человѣческія чувства и отношенія. Отсюда такое обиліе аллегорій, безупречно поэтическихъ, не имѣющихъ и тѣни искусственности; отсюда чудесныя превращения "Кузнечика-Музыканта", въ силу которыхъ насѣкомыя являются людьми и люди принимаютъ образъ насѣкомыхъ

#### ХАРАКТЕРИСТИКА

Это любовное отношеніе къ природѣ свидѣ тельствуеть о способности поэта къ радостному и мирному настроенію. И вообще, всѣ его чувства, всѣ душевныя движенія не имѣють въ себѣ ничего слишкомъ тяжелаго, рѣзкаго и мрачнаго. И скорбь, и боль, и гнѣвъ—на всемъ лежить печать свѣтлой, гармонической натуры. Одно изъ самыхъ характерныхъ стихотвореній г. Полонскаго, по нашему мнѣнію, слѣдующее:

## Лунный свёть.

На скамъћ, въ тћни прозрачной Тихошепчущихъ листовъ. Слышу-ночь идеть и слышу Перекличку пѣтуховъ. Далеко мерцають звѣзды, Облака озарены, И дрожа тихонько льется Свѣть волшебный оть луны. Жизни лучшія мгновенья, Сердца жаркія мечты, Роковыя впечатльнья Зла, добра и красоты; Все, что близко, что далеко, Все, что грустно и смѣшно, Все, что спить въ душть глубоко, Въ этотъ мигъ озарено. Отчего-жъ былаго счастья Мнъ теперь ничуть не жаль? Отчего былая радость Безотрадна, какъ печаль? Отчего печаль былая Такъ свъжа и такъ ярка? Непонятное блаженство! Непонятная тоска!

(Т. І, стр. 54).

169

Воть удивительное изображеніе одной изъ спокойныхъ, свѣтлыхъ минутъ, которыя испытываетъ каждый и которыхъ несчастному человѣку нужно пожелать больше. Это созерцаніе въ лунномъ свѣтѣ, при которомъ теряютъ свою рѣзкую силу роковыя впечатлѣнія зла, добра и красоты, при которомъ не жаль былаго счастья, а былая печаль, свѣжая и яркая, переходитъ въ непонятное блаженство, это созерцаніе принадлежитъ къ характернымъ настроніямъ поэта.

Прочтите еще чудесныя стихотворенія Колокольчикъ, Качка въ бурю (Т. 2, стр. 74, 75), чтобы убѣдиться въ дѣтски нѣжномъ и чуждомъ всякой тяжелой страстности настроеніи поэта. Въ особенности въ Качкњ весь Полонскій: свѣтлыя мечты во время бури. Чайка, которую приводитъ г. Тургеневъ, намъ кажется, свидѣтельствуетъ о томъ-же; покачаться на волнахъ-вотъ отрада поэта, когда разбитъ въ обломки корабль его счастія.

Мы вовсе не хотимъ сказать, что г. Полонскому свойственны только радостныя чувства, или что онъ способенъ схватывать только легкія, мимолетныя впечатлѣнія, грусть, еще не лишенную сладости, радость еще смѣшанную съ уныніемъ. Напротивъ, мы должны прямо сказать, что этой музѣ доступны всѣ человѣческія чувства, во всю ихъ глубину, въ полномъ ихъ размѣрѣ. Но свойство этихъ чувствъ имѣетъ въ себѣ нѣчто—эвирное, лучшаго слова мы не придумаемъ. Душевныя движенія этой музы часто не радостны, но всегда свитилы; они не столько легки, какъ гармоничны и чисты. Все имѣетъ такой эеирный характеръ, какой мы воображаемъ у существъ чуждыхъ грубой земной дѣйствительности, у духовъ, у пери и ангеловъ (читайте Томаса Мура).

Любовь и смерть знакомы г. Полонскому со всёми

ихъ тайнами. Но, если-бы пери умирала и какой-нибудь добрый духъ, ее любившій, сидѣлъ у ея изголовья, онъ не могъ бы выразить этого мгновенія лучше и сообразнѣе съ своей свѣтлой патурой, чѣмъ оно выражено въ стихотвореніи—

## Послёдній вздохъ.

.Попълуй меня... Моя грудь въ огнъ... Я еще люблю... Наклонись ко мнв..." Такъ, въ прощальный часъ, Лепеталъ и гасъ Тихій голосъ твой, Словно таюшій. Въ ілубинъ души Догарающей. Я лышать не смѣлъ-Я въ липе твое Какъ мертвецъ глядѣлъ-Я склонилъ мой слухъ. Но, увы! мой другь, Твой послёдній вздохъ Мнъ любви твоей Досказать не могъ. И не знаю я, Чёмъ развяжется Эта жизнь моя, Гдъ доскажется Мнъ любовь твоя! (Т. I, стр. 37).

Какая музыка, какая невыразимая прелесть!

Есть на свътъ страшныя вещи: есть чувства подавляющаго душу ужаса, минуты, граничащія съ безуміемъ. Музъ г. Полонскаго знакомы эти душевныя движенія: но самый ужасъ не имъеть у нея своего тяжкаго характера;

даже привидѣнія, которыя ей являются, не пугають ее до мрачнаго, убивающаго страха. Послушайте:

> Я читаю книгу пѣсенъ: "Рай любви—змѣя любовь"— Ничего не понимаю, Перечитываю вновь.

Что со мной?—съ невольнымъ страхомъ Въ душу врадется тоска… Словно книгу заслонила Чья-то мертвая рука,

Словно чья-то тпнь поникла За плечомъ—и въ тишинп Тихо плачетъ, тихо дышетъ И дышатъ мпшаетъ мнп,

Словно эту книгу пѣсенъ Прочитать хотять со мной Потухающія очи Съ накиппешею слезой. (Т. I, стр. 38).

Это ласковое привидѣніе вмѣсто ужаса принесло какую-то отраду. Мертвая рука, заслонившая книгу, тѣнь, поникшая за плечомъ, внушаютъ не страхъ, а безконечно печальную, безконечно глубокую нѣжность.

Кто хочеть видѣть, какъ смѣло муза Полонскаго обращается съ призраками, міръ которыхъ ему какъ будто свой, пусть прочтеть еще *Тишь и мракъ* въ отдѣлѣ *Сны* (Т. 2, стр. 65).

И такъ, мы нѣсколько обозначили характеръ музы г. Полонскаго. Съ такою музыкою нашъ поэтъ долженъ былъ претерпѣть не мало затрудненій. Критика, наша суровая

#### ХАРАКТЕРИСТИКА

критика, находящаяся подъ давленіемъ тяжелыхъ вопросовъ, неблагосклонно встрѣтила г. Полонскаго. Бѣлинскій отозвался о немъ съ пренебреженіемъ, и именно за легкость настроенія нѣкоторыхъ стихотвореній. Аполлонъ Григорьевъ нашелъ слишкомъ сладкимъ тонъ стиховъ г. Полонскаго.

Собственное развитіе поэта, направленіе, котораго онъ держался, мѣшали свободному проявленію его музы. Поэты вообще бывають смущаемы въ своей дѣятельности собстенными думами, разладомъ между попытками ихъ ума и внушеніями божественнаго дара. Г. Полонскій выразилъ свои колебанія между прочимъ въ стихотвореніи "Двойникъ", отличающемся всѣми лучшими свойствами его музы и представляющемъ классическое отраженіе душевнаго состоянія, испытываемаго каждымъ поэтомъ.

## Двойникъ.

Я шель и не слыхаль, какъ пъли соловьи, И не видаль, какъ звъзды загорались. И слушаль я шаги-шаги не знаю чьи За мной въ лёсной глуши неясно повторялись. Я думалъ-эхо... звърь... колышется тростникъ... Я върить не хотълъ, дрожа и замирая, Что по моимъ слъдамъ, на шагъ не отставая, Идеть не человѣкъ, не звѣрь, а мой двойникъ. То я бѣжать хотѣлъ, пугливо озираясь, То самого себя какъ мальчика стыдилъ... Вдругъ злость меня взяла-и страшно задыхаясь, Я самъ пошелъ къ нему на встрвчу и спросилъ: - Что ты пророчишь мнь, или зачьмъ пугаешь? Ты призракъ, иль обманъ фантазіи больной?---- Ахъ, отвѣчалъ двойникъ: ты видъть мнъ мъшаешь И не даешь внимать гармоніи ночной; Ты хочешь отравить меня своимъ сомнъньемъ,

#### полонскій

Меня, — живой родникъ поэзіи твоей!.. И, не сводя съ меня испуганныхъ очей, Двойникъ мой на меня глядѣлъ съ такимъ смятеньемъ, Какъ будто бы не онъ среди ночныхъ тѣней, Не онъ, а я къ нему явился привидѣньемъ!

(T. II, crp. 80).

Вотъ до какой рѣзкости можетъ доходить то раздвоеніе въ натурѣ поэтовъ, о которомъ мы говорили. Человѣкъ самъ себѣ является привидѣніемъ, приходитъ въ смятеніе отъ самаго себя. У нашего поэта этотъ разладъ очевидно имѣетъ характеръ не долгаго томленія, а скоропреходящаго минутнаго испуга, и онъ выразилъ тяжесть такого внутренняго раздвоенія со всею свойственною ему смѣлостію и образностію.

Но, когда муза вполнѣ владѣеть собою, когда она свободно предается движеніямъ своей натуры (какъ и въ этомъ "двойникъ", представляющемъ собственно выходъ изъ борьбы, побъду надъ раздоромъ), мы находимъ въ ея произведеніяхъ блистательныя качества, прямо вытекающія изъ той эеирности, которую въ ней осуждала критика. У г. Полонскаго часто бываеть удивительная, дерзкая грандіозность, напоминающая Державина; у него очень обыкновенна смѣлая, граціозная шаловливость, похожая на шаловливость "Руслана и Людмилы", поэмы, съ которой не даромъ же начинается новый періодъ русской литературы. Стихъ г. Полонскаго часто необыкновенно музыкаленъ; его чистая и нѣжная мелодія иногда можетъ поспорить съ прелестью стиха "Бахчисарайскаго Фонтана". Все это какъ нельзя лучше идеть къ характеру этой чудесной музы.

Всего же больше насъ плѣняеть при всемъ этомъ и во всемъ этомъ то *простодущie*, та *честность и правди*-

#### ХАРАКТЕРИСТИКА

вость впечатльній, которыя такъ любовно замічены г. Тургеневымъ въ музъ г. Полонскаго. Едва-ли есть у насъ въ настоящую минуту поэтъ, котораго поэзія была-бы болѣе естественна, который бы, при всѣхъ своихъ недостаткахъ, такъ мало пыжился и топорщился, какъ г. Полонскій. Напримѣръ, г. Некрасовъ можеть быть противопоставленъ г. Полонскому именно какъ образецъ напряженности, очевидно весьма противной г. Тургеневу. Нужды нёть, что правливость Подонскаго бываеть иногда неловка, какъ справедливо замѣчаетъ г. Тургеневъ. Все-таки намъ безконечно любезна эта муза, такъ вольно, такъ смѣло облекающая въ поэзію свои разнообразныя чувства, далекія оть тяжелой страстности и чрезмѣрнаго напряженія душевныхъ силъ. Въ музѣ Полонскаго есть правда, одно изъ лучшихъ качествъ нашей литературы. А нѣжный и свѣтлый характеръ ея пѣсенъ есть отраженіе одной изъ несомнѣнныхъ сторонъ русской души, вообще говоря весьма сложной.

## VI.

## Свобода поэзіи.

Заключимъ нашу статью общимъ замѣчаніемъ: Свобода искусства, чистое искусство, искусство для искусства, — все это слова широкія, такъ что могуть имѣть или очень глупое значеніе, или же очень живой, очень глубокій смыслъ. Сохрани насъ Боже отъ той чисто нѣмецкой теоріи, по которой человѣкъ можетъ разбиваться на части, и въ немъ спокойно должны уживаться всякія противорѣчія, по которой религія сама по себѣ, государство само по себѣ, поэзія сама по себѣ, а жизнь сама по себѣ. Ничего не можетъ быть противнѣе этого русскому духу.

Но вѣра въ искусство ни къ чему подобному и не ведетъ. Эта вѣра значитъ: искусство связано естественно, по самой своей сущности, со всѣми высшими интересами человѣческой души, и потому должно бытъ свободно, не должно бытъ искусственно подчиняемо этимъ интересамъ. Отрицаніе всего дѣланнаго, фальшиваго, напускнаго, неискренняго, сочиненнаго, всякаго подслуживанія и прилаживанія—вотъ что слѣдуетъ изъ вѣры въ искусство. Правда—вотъ высшій законъ, и мы знаемъ, что для праведниковъ не нужны правила и предписанія.

Поэты! слушайтесь вашего внутренняго голоса и пожалуста, не слушайтесь критиковъ. Это для васъ самый опасный и вредный народъ. Они всё лёзутъ въ судьи, тогда какъ должны бы быть только вашими толкователями. Но толковать поэзію трудно, а судитъ—легко удивительно. Требуй всего, что только вздумается, и будешь судьею на славу. Упрекай розу, зачёмъ она не ростить яблоковъ, осуждай картину за то, что ее нельзя съёсть съ уксусомъ, утверждай, что этимъ нарушается гармонія мірозданія, —и всё тё, которые понимаютъ, какъ пріятно иногда бываетъ покушать, тебё повёрятъ.

Такъ, напримѣръ, г. Коршъ требуетъ, чтобы г. Полонскій пересталъ быть лирикомъ. Г. Коршъ несогласенъ съ похвалами г. Тургенева (онъ вообще ни съ чѣмъ не согласенъ, но несмотря на то, а можетъ бытъ именно потому—его газета, какъ говорится, несетъ все, что̀ въ нее положатъ) и вотъ въ чемъ находитъ главный недостатокъ г. Полонскаго: "Талантъ г. Полонскаго", говоритъ онъ, "самъ по себѣ не оченъ сильный, преимущественно почерпаетъ свое содержаніе въ сферѣ личныхъ, лирическихъ ощущеній, лучшее время которыхъ пережито обществомъ и прошло". (Спб. Вѣд. 1870, № 8). Вотъ судъ и поХАРАКТЕРИСТИКА

ученіе вамъ, г. Тургеневъ, и вамъ, г. Полонскій! Что вы все пустяками занимаетесь? Время лирическихъ ощущеній прошло. Г. Коршъ пресерьозно думаетъ, что теперь не время быть поэтомъ, а конечно самое время—издавать такую газету какъ "Спб. Вѣдомости".

Пѣть съ чужаго голоса, толковать о предметахъ, въ которыхъ ничего не смыслишь, не имѣть за душею ни единаго искренняго слова, ни одного натуральнаго звука, но за то кричать во все горло—какъ только другіе закричали, негодовать и благородствовать хотя заднимъ числомъ, но пылко, объявить себя даже защитникомъ цѣлаго человѣчества и—размазывать, размазывать, размазывать,—подражать, подражать, подражать, —путать, путать, путать..... воть дѣятельность, достойная нынѣшняго времени.

Мы думаемъ иначе. Дъйствительную мысль, дъйствительное творчество мы считаемъ чистымъ золотомъ литературы, единственно цъннымъ средн той массы фальшивыхъ и блестящихъ побрякушекъ, которыми ежедневно заваливается нашъ литературный рынокъ. Мы нимало не радуемся, что у насъ издаются Спб. Въдомости, и напротивъ, считаемъ за великое счастіе, что у насъ есть еще Полонскіе.

Въ заключение и въ оправдание своей статьи приведемъ слова Ренана (иностранцамъ въ России всегда больше въры), сказанныя имъ по поводу 1848 и 1849 годовъ:

"Если-бы философія, наука, искусство, литература бы-"ли только пріятнымъ препровожденіемъ времени, забавою "праздныхъ, предметомъ роскоши, фантазіею любителей, "однимъ словомъ, "изъ суетныхъ дѣлъ наименѣе суетнымъ", "то могли бы быть времена, когда ученый долженъ бы "былъ сказатъ вмѣстѣ съ поэтомъ:

Honte à qui peut chanter, pendant que Rome brule! (Стыдъ тому, кто можетъ пѣть, тогда какъ Римъ горить!)

"Но, если трудъ мысли есть самая серьозная вещь "на свътъ, если съ нимъ связаны судьбы человъчества и "усовершение недълимаго, то этотъ трудъ, подобно дъ-"ламъ религіознымъ, имњетъ цњну во всякое время, во "всякую минуту. Посвящать наукъ и культуръ ума только "часы спокойствія и досуга значило бы оскорблять чело-"вѣческій умъ, значило бы предполагать, что есть вещи "болбе серьозныя, чъмъ изыскание истины. Но если бы "такъ, если бы философія составляла интересь низшаго "разряда, то человъкъ, отдающий жизнь на служение выс-"шимъ цѣлямъ, желающій имѣть право сказать въ по-"слѣднюю свою минуту: "я исполнилъ свое назначеніе", "могъ ли бы такой человѣкъ посвятить на философію "даже одинъ часъ, —зная, что на немъ лежатъ болѣе "высокія обязанности"?

"Есть хорошія вещи, которыя всегда хороши, и если "для развитія науки и искусства мы станемъ ждать спо-"койствія, то можеть быть мы долго прождемъ. Еслибы "такъ разсуждали наши отцы, они сложили бы руки и "не оставили бы намъ своего наслъдства. Да наконецъ, "что за дѣло---надеженъ или невѣренъ завтрашній день? "Что за дѣло, принадлежить намъ будущее или нѣтъ? "Развѣ истина отъ этого менѣе прекрасна и Богъ менѣе "великъ? Еслибы міръ разрушался, то все еще слѣдовало-"бы философствовать, и я увѣренъ, что если когда ни-"будь наша. земля подвергнется катаклизму, то въ эту "страшную минуту найдутся люди, которые среди раз-"грома и хаоса будуть питать чистую, безкорыстную мысль, "и, забывая о своей близкой смерти, будуть созерцать "явленіе съ тѣмъ, чтобы вникнуть въ его высшій смыслъ".

Digitized by Google

"Наука, искусство, философія имѣють цёну лишь "потому, что онѣ суть вещи религіозныя, то есть, что "онѣ дають человѣку духовный хлѣбъ. "Едино есть на "потребу". Нужно признать это предписаніе великаго "Учителя нравственности, какъ принципъ всякой бла-"городной жизни, какъ прямое правило обязанностей "человѣческой природы".

"Глубокій упадокъ современнаго общества происхо-"ДИТЪ отъ того, что умственная культура не разумѣется "КАКЪ вещь религіозная, отъ того, что поэзія, наука, ли-"тература разсматриваются какъ предметы роскоши"...... (Questions Contemp. р. 311—316).

Мы ограничились въ этой статъв г. Полонскимъ и отлагаемъ г. Некрасова до другаго времени. Если читатели насъ поняли, то они видятъ, что, отказавшись отъ критики полемической и критики объективной, мы собственно собираемся *хвалить* нашего наиболѣе читаемаго поэта. И такъ, когда-нибудь мы будемъ хвалить г. Некрасова. Мы должны по справедливости отличить его отъ г. Минаева и иныхъ, которыхъ иногда бываетъ невозможно похвалить ни съ какой точки зрѣнія.

## ПРИБАВЛЕНІЕ.

# Объ нронін въ русской литературъ.

(Русск. Въстникъ, 1875, іюнь).

Исторію нашей литературы нынче вошло вь обыкновеніе разсматривать такъ, что будто-бы до Гоголя она имѣла фальшивый, сочиненный характеръ, содержала и распространяла лишь одинъ

"Насъ возвышающій обманъ",

и что будто-бы Гоголь разрушилъ этотъ обманъ, указалъ путь къ правдѣ и обнажилъ передъ нами настоящую русскую дѣйствительность. Въ этой правдивости, въ этомъ стремленіи къ неприкрашенной дѣйствительности видятъ обыкновенно главную черту того движенія литературы, которое послѣдовало за Гоголемъ и продолжается до сихъ поръ.

Намъ кажется, тутъ есть значительное недоразумѣніе. Фактъ поставленъ невѣрно вслѣдствіе очень обыкновенной ошибки, вслѣдствіе того, что все вниманіе обращено на самый предметъ изображенія, а не на то, какъ онъ изображается. Конечно, послѣ Пушкина наша ́литература почти исключительно сосредоточилась на русской жизни и стала чуть-ли не систематически перебирать всевозможныя ея сферы, всѣ ея сословія и вѣдомства, всѣ углы

## ОБЪ ИРОНИИ ВЪ РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЪ

и закоулки. Въ литературѣ исчезли такія произведенія какъ Каменный гость, Моцартъ и Сальери, драмы и новеллы изъ жизни италіянскихъ художниковъ, и тому подобное. Міръ древній и міръ европейскій понемногу совершенно ушли изъ кругозора нашей поэзіи и не существують для современныхъ читателей. Если поэтъ выходить за предѣлы русской жизни, то его произведеніе, хотя-бы оно касалось величайшаго событія въ исторіи и высшихъ интересовъ человѣчества, какъ напримѣръ Два міра А. Майкова, большинству читателей кажется чѣмъ-то чуждымъ, не возбуждающимъ живаго интереса.

Изъ того, однакоже, что нашъ интересъ, и наше вниманіе ограничились извѣстнымъ предметомъ, не слѣдуеть еще, что наше понимание этого предмета сдълалось глубже и яснъе. Понимание России! Возможно-ли утверждать, что мы обладаемъ имъ теперь въ значительно большей степени, чѣмъ до Гоголя? Трудъ народнаго самосознанія есть дёло столь великое и сложное, что кто разуметь важность этого вопроса, никогда не будеть самоувъреннымъ и поспѣшнымъ въ сужденіяхъ о немъ. Конечно, перевороть, совершенный Гоголемъ, какъ и всякое движение умственной жизни, можеть и долженъ пойти въ прокъ нашему самосознанію. Но пока, до времени, это, можеть быть, только запрось на лучшее понимание, только постановка новыхъ задачъ, которыя еще, можеть быть, вовсе не рѣшены нами, да и не скоро будутъ рѣшены. Намъ-бы не показалось страннымъ, если-бы кто-нибудь сталь утверждать, что до Гоголя мы лучше понимали Россію, чѣмъ послѣ него, и что теперь недоумѣнія и недоразумѣнія не только не кончились, а напротивъ еще растуть и господствують.

"Бѣдность да бѣдность, да несовершенство нашей

181

жизни" дёйствительно составляють непосредственный предметь нашей литературы послё Гоголя, но это еще ничего не говорить намъ о ея близости къ дъйствительности. Чтобы разобрать и разсмотрёть, что намъ даеть эта литература, нужно анализировать тоть пріемъ искусства, который она употребляеть, видёть, въ чемъ состоитъ ея художественная работа, какому процессу въ ней подвергаются непосредственныя данныя дёйствительности; тогда намъ и будеть ясно, въ какомъ отношени къ дёйствительности находятся тё произведенія, которыя получаются въ результатё.

Повидимому, ничего реальнѣе Гоголя быть не можеть, положимъ хоть въ *Мертвыхъ душахъ*. Онъ описываетъ величайшія мелочи съ полнѣйшею вѣрностію и точностію. Но, если-бъ эти описанія были простыми фотографическими снимками, они не имѣли-бы никакой важности, никакого смысла. Смыслъ, художественное значеніе они получають не вслѣдствіе своей вѣрности, а потому, что возведены въ перлъ созданія, подвергаются какому-то художественному процессу, оть котораго и получають необыкновенную значительность.

Въ чемъ-же дѣло? Первое, что должно намъ броситься въ глаза, если мы отвлечемъ свое вниманіе отъ *предмета*, который описывается, и устремимъ его на *процессъ* художества, есть *тонъ* разсказа. Это тонъ не простой, не сливающійся съ содержаніемъ рѣчи, не стремящійся скрасться, уйти отъ вниманія, какъ форма, которая не должна отдѣляться отъ того, что̀ въ ней заключено; нѣть, это тонъ рѣзко звучащій, усиленно выдающійся и обособляющійся. Это тонъ въ высшей степени *ироническій*. Иронія, какъ извѣстно, состоить въ томъ, что мы важно, торжественно разсказываемъ о томъ, что̀ заслуживаеть презрѣнія и насмѣшки. Сила ироніи состоить въ этой противоположности между предметомъ и способомъ его изображенія; мы усиливаемъ нашу рѣчь контрастомъ словъ и содержанія.

Воть тоть пріемъ, который господствуеть въ *Мертевыхъ душахъ*. Самый ходъ разсказа, подробнаго, плавнаго, обстоятельнаго, медленно и тяжело движущагося, составляеть иронію надъ пошлостію того, что разсказывается. Пустѣйшіе разговоры передаются какъ важныя событія; ничтожныя подробности являются въ ужасномъ безобразіи, какъ будто мы вдругъ навели на нихъ увеличительное стекло. И чѣмъ тоньше черта, отдѣляющая иронію отъ дѣйствительности, чѣмъ явственнѣе для насъ, что это почти дѣйствительность, что жизнь города N почти такъ представляется самимъ жителямъ этого города, какъ ее описалъ Гоголь, тѣмъ ужаснѣе впечатлѣніе пошлости, тѣмъ сильнѣе торжество ироніи.

Но не нужно упускать изъ виду, что иронія есть однако-же языкъ переносный, несобственный. Она связана съ неуловимымъ оттѣнкомъ синонимическихъ словъ, употребляемыхъ одно вмѣсто другаго, съ неуловимымъ поворотомъ фразы, дающимъ ей то или другое теченіе. Вотъ отчего, вѣроятно, переводы Мертвыхъ душъ на иностранные языки не имѣютъ, какъ говорятъ, успѣха у иностранныхъ читателей. Чрезвычайно трудно удержатъ въ переводѣ ироническій тонъ всей поэмы, принимающій тысячи оттѣнковъ; а безъ этого тона содержаніе разсказа само по себѣ не имѣетъ цѣны.

Иронія есть во всякомъ случав непрямое отношеніе къ дѣлу. Когда вы слышите ироническую рѣчь, вы чувствуете, что говорящій порицаеть то, о чемъ говорить, но во имя чего совершается порицаніе и каково должно

183

быть прямое отношеніе къ дѣлу, — это еще вопросъ, вопросъ не только для васъ, но можетъ быть, и даже весьма часто, и для того, кто говоритъ. Явленія, описываемыя иронически, суть, по этому самому, *не-серьозныя* явленія, но при этомъ намъ еще не ясно, гдѣ и въ чемъ намъ искать серьозныхъ явленій, и въ какомъ отношеніи къ этому серьозному стоитъ описываемое несерьозное.

Между тѣмъ искусство требуеть прямаго отношенія къ дѣлу; оно можеть употреблять иронію, можеть достигнуть въ этомъ пріемѣ величайшей художественности, какъ это и было у Гоголя, но остановиться на ироніи оно не можеть. Гоголь, задумавъ въ *Мертвыхъ душахъ* изобразить полную картину русской жизни, конечно не имѣлъ никогда и въ мысли ограничиться одною ироніей: его намѣреніе всегда было (какъ это видно изъ многихъ мѣстъ первой части *Мертвыхъ душъ*) постепенно смягчить свой тонъ, перейти въ юморъ и кончить серьознымъ разсказомъ. Гоголь былъ человѣкъ восторженный, пламенно, кровно любившій свою родину, и его художественная иронія порождена этою восторженностію, а не холоднымъ анализомъ нецостатковъ русской жизни.

Гоголь, какъ извѣстно, не справился съ задачею, за которую взялся съ такимъ воодушевленіемъ и увѣренностію. Онъ погибъ, мучительно усиливаясь взять другой тонъ и создать иныя лица.

Исторія нашей литературы послѣ Гоголя какъ нельзя лучше показываетъ, что изъ его тона требовался выходъ, что естественное стремленіе искусства было перейти отъ иронической рѣчи въ прямую. Возбужденіе, произведенное Гоголемъ, было необычайное, и послѣдствія его продолжаются до сихъ поръ; но почти всѣ замѣчательныя явленія въ послѣ-Гоголевской литературѣ можно разсма-

184

## ВЪ РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЪ

тривать какъ *поправки* Гоголя, какъ попытки подойти къ предмету съ другой стороны, уменьшитъ разстояніе, на которое насъ отдѣляеть отъ предмета иронія. И, такъ какъ это была задача не легкая, то рядомъ съ этими попытками были дѣлаемы опибочные, неправильные выходы изъ Гоголевскаго тона.

Самая простая ошибка состояла въ томъ, что тонъ былъ вовсе упускаемъ изъ виду, какъ дѣло не существенное, и что Гоголю стали подражать въ выборѣ предметовъ. Отсюда вышла натуральная школа, выродившаяся потомъ въ обличительную. Натуральная школа пустилась въ описание пошлыхъ и мелкихъ людей и предметовъ, какъ-будто вся сила Гоголя заключалась въ томъ, что онъ обратилъ внимание на мелочи. Появилось очень много скучныхъ произведеній, весь интересь которыхъ состоялъ въ стремлении къ фотографической върности и въ смутномъ чувствъ пустоты и тоски. Конечно, въ этихъ произведеніяхъ находило себѣ удовлетвореніе то недовольство дыйствительностью, которое у насъ такъ обыкновенно и въ первые годы послѣ Гоголя было особенно сильно. Но все-же ясно, что пріемы этихъ писаній глубоко неправильны. Для читателя не приготовленнаго, не питающаго извъстных предрасположений, не зараженнаго привычкою къ многочтенію, не испорченнаго господствующею литературой, эти книги должны представляться очень дикимъ и скучнымъ явленіемъ. Для такого читателя повѣствовательная книга должна быть столько-же серьозна, какъ и всякая другая, слѣдовательно, или должна быть настоящею поэмою съ настоящими героями, или-же--ироническою поэмой съ ироническими героями.

Между тѣмъ, наши повѣствователи, очень часто прежде, а нерѣд ко и теперь, ведутъ свои разсказы такъ, что при водять читателей въ совершенное недоумѣніе, зачѣмъ и о чемъ разсказывается. Иногда мелкія и ничтожныя явленія изображаются такимъ тономъ, съ такимъ основательнымъ реализмомъ, какъ-будто они имѣютъ полнѣйшее право на существованіе, все-же другое есть вздоръ, пустыя мечтанія. Получается не иронія надъ дѣйствительностію, а ея оправданіе; излагается серьозно и потому какъ-бы сочувственно то, что въ сущности не заключаетъ въ себѣ ничего серьознаго.

Но явились, какъ мы замѣтили, и правильныя попытки найти рѣшеніе задачи. Въ этомъ отношеніи особенно замѣчательна дѣятельность Островскаго. Онъ пишетъ серьозныя драмы и комедіи изъ такой сферы, на которую читатели обыкновенно смотрятъ свысока. Онъ успѣлъ создать изъ этой сферы совершенно живыя лица и положенія и заставилъ насъ смотрѣть на нихъ не подсмѣиваясь, не иронизируя, а съ дѣйствительнымъ сочувствіемъ или негодованіемъ, слѣдовательно такъ, что мы ставимъ себя на одинъ уровень съ ними, признаемъ интересъ и важность ихъ духовной жизни.

Но наибольшую прямоту, чистоту и върность отношеній къ предмету мы конечно должны признать за гр. Л. Н. Толстымъ. Опять, мы не хотимъ здъсь опредълять полное значеніе произведеній этого писателя, мы только, какъ на примъръ и на подтвержденіе, указываемъ на то, что у него уже господствуетъ тотъ прямой пріемъ искусства, который какъ будто былъ потерянъ послѣ Пушкина.

Въ свою очередь, то непрямое отношение къ предметамъ, которое началось съ иронии Гоголя, не только однако-же не исчезло въ нашей литературѣ, а напротивъ продолжается у многихъ писателей и развилось даже до своихъ крайнихъ формъ. Иронія, которая у Гоголя имѣла

#### ВЪ РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЪ

такую строгую художественную мѣру, понемногу вовсе удалилась отъ предмета; все больше и больше усиливая свое выраженіе, писатели стали безпрерывно употреблять иронію гиперболическую, въ которой уже нѣть заботы о реальномъ изображеніи, а напротивъ вся потѣха заключается въ искаженіи реальныхъ чертъ. Эта гиперболическая иронія иногда разыгрывается наконецъ до того, что переходитъ въ чистое глумленіе, то есть въ рѣчи совершенно безсмысленныя, и самою своею безсмысленностію выражающія презрѣніе къ тому, о чемъ говорится. Вмѣсто ироніи явилось такъ-сказать нахальное, наглое обращеніе съ предметами, какъ всего сильнѣе выражающее пренебреженіе къ нимъ того, кто о нихъ говорить.

Такой характерь представляють произведенія Шедрина и отчасти Некрасова. Ихъ пріемы пришлись очень по душѣ многимъ русскимъ людямъ, которые вообще не любять прямой рѣчи, для которыхъ почти нѣть средины между восторженностью и озлобленіемъ, между сентиментальностью и цинизмомъ. Спокойная рѣчь, раскрывающая съ художественной мѣрой свойства предмета, имъ кажется скучною и длже противною, какъ нѣчто прѣсное; имъ нужна сильная приправа, густая присыпка перца, что-нибудь или язвительное, или надрывающее. Поэтому они и сами ни о чемъ говорить просто не могуть, вѣчно иронизируютъ и сыплютъ циническими выраженіями безъ малѣйшаго повода.

Понятно, что при такихъ условіяхъ нельзя ожидать въ литературѣ никакой близости къ днйствительности. Если-бъ иностранецъ вздумалъ, напримѣръ, изучать Россію по Щедрину и Некрасову, то онъ едва-ли-бы много узналъ. Онъ узналъ-бы развѣ только то, какъ иные русскіе люди впадаютъ въ гиперболы и въ глумленіе по поводу самыхъ простыхъ предметовъ, но этихъ предметовъ онъ узнать-бы не могъ. Названные два писателя дъйстительно замѣчательны тѣмъ, что, при всемъ ихъ талантѣ, они не создали ни единаго лица, ни единой картины, ни единаго положенія или чувства, на которое можно былобы указать какъ на нѣчто законченное, дѣйствительно созданное, дъйствительно "возведенное въ перлъ созданія". Ихъ иронія и гипербола безплодны, расплываются, никогда не достигають точнаго, опредѣленнаго смысла. Образы, зачатки которыхъ иногда являются съ большою свѣжестью и силой, непремѣнно бывають испорчены, искажены въ развитіи. Такимъ образомъ, чтобы оцънить достоинства этихъ писателей (иногда весьма блестящія), приходится прибъгать къ отрывкамъ, почти къ отдъльнымъ стихамъ, къ отдѣльнымъ выраженіямъ. Ничего цѣлаго указать у нихъ невозможно, такъ какъ цѣлое требуетъ дъйствительнаго реализма, пониманія внутренней жизни предмета.

Странное настроеніе, по которому для такого рода писателей не возможно стать въ прямое отношеніе къ дѣлу, иногда выступаетъ очень ясно. У Некрасова есть слѣдующіе стихи:

> Въ насмъшливомъ и дерзкомъ нашемъ въкъ Великое, святое слово: мать Не пробуждаетъ чувства въ человъкъ. Но я привыкъ обычай презирать, Я не боюсь насмъщливости модной, и пр. \*)

Что такое? Что за помѣха встрѣтилась поэту, когда онъ вздумалъ выражать свое сыновнее чувство? Онъ ссылается на насмъшливый и дерзкій въкъ; увѣряетъ, что

\*) См. т. І Изд. шестое, стр. 206.

#### въ русской литературъ

въ людяхъ его окружающихъ слово мать не пробуждаеть чувства. Черта до такой степени чудовищная, что ей невозможно повърить. Стихотворение писано лѣтъ двалцать тому назадъ; но развѣ очень отдаленные потомки могуть подумать, что дъйствительно въ это время дерзость и насмѣшливость умовъ вытравила изъ сердца людей всякія сыновнія чувства. Однако-же, почему нибудь да написаны-же эти стихи? Мы думаемъ, что поэтъ, жалующійся на холодность вѣка, въ сущности испытываль борьбу внутри себя. Что-то мѣшало ему вольно отдаться изліянію своего чувства; прямое, открытое выраженіе не давалось, казалось чёмъ-то неловкимъ, стыднымъ; словомъ, такъ или иначе, но поэть не былъ въ силахъ найти, или создать художественную форму для своего душевнаго состоянія. Стихотвореніе, дъйствительно, такъ и осталось неоконченнымъ.

То-ли дѣло иронія, шутка! Туть можно говорить не своимъ голосомъ, кривляться, преувеличивать, не соблюдать ни точности, ни порядка; словомъ, туть нужно не выражать свое чувство, а только намекать на него, только подразумѣвать его, причемъ иногда самъ авторъ не знаетъ, что такое слѣдуетъ подразумѣвать подъ его словами. Вотъ почему, обыкновенный характеръ стихотвореній Некрасова естъ мрачная шутливость, то переходящая вдругъ въ паеосъ, то спускающаяся до водевильности. Тонъ всегда медленный, торжественный, ибо всегда ироническій, не натуральный.

> Слава Богу, стрѣлять перестали! Ни минуты мы нынче не спали, И едва-ли кто въ городъ спалъ: Ночью пушечный громъ грохоталъ. Не до сна! Вся столица молилась,

Чтобъ Нева въ берега возвратилась; И минула большая бъда— Понемногу сбываетъ вода... \*)

Вообразимъ себѣ иностранца, или читателя отдаленнаго отъ насъ значительнымъ промежуткомъ времени, нѣсколькими вѣками: для нихъ конечно будетъ очень трудно уловить шуточный, ироническій тонъ этихъ стиховъ, и они (какъ вѣроятно и теперь многіе провинціалы) пожалуй примутъ за правду все это описаніе. Между тѣмъ, тутъ гипербола на гиперболѣ: едва-ли кто спалъ, пушечный громъ, вся столица молиласъ—все это шутка; такихъ ужасовъ не бываетъ, да и быть не можетъ.

А воть описаніе петербургских улицъ во время сильнаго мороза:

Разыгралися силы Господни! На пространствѣ *пяти саженей* Насчитаешь навѣрно *до сотни* Отмороженныхъ щекъ и ушей. \*\*)

Шутка очень крупная, которая конечно выражаеть не дъйствительность, а настроеніе автора. Эти желчныя гиперболы нравятся читателямъ, находящимся въ такомъже настроеніи, напримъръ многимъ жителямъ Петербурга, о которомъ иногда можно почти вправду сказать:

Въ цёломъ городё нътъ человека

Въ комъ бы желчь не кипъла ключомъ. \*\*\*)

(Отрывокъ изъ критической статьи).

\*) Томъ II, стр. 149. \*\*) Томъ IV, стр. 12. \*\*\*)Томъ II, стр. 156.



# МАЙКОВЪ.

## ДВА МІРА. Трагедія А. Майкова \*).

Разборъ представленный въ Академію Наукъ, при соисканіи Пушкинской преміи 1882 г.

Если прямо задаться вопросомъ, заслуживаетъ-ли это произведеніе преміи, то отвѣчать очень легко: конечно заслуживаетъ, и въ полной мѣрѣ, и по всякаго рода основаніямъ: и по славѣ высокаго дарованія, давно всѣми признаннаго и сказавшагося очевидно съ зрѣлой силой въ новомъ произведеніи; и по объему этого произведенія; и по важности его предмета; и по долгому и многому труду, посвященному выполненію любимой мысли; и наконецъ по неотразимому впечатлѣнію красоты и силы этихъ картинъ, мастерскаго стиха и языка.

Но, если такъ легко рѣшить практическій вопрось о преміи, то тѣмъ труднѣе задача чисто критическая, т. е. наша главная задача. Войти въ смыслъ и духъ многосложнаго и многообдуманнаго произведенія, прослѣдить всѣ ходы творческой мысли, отдать себѣ отчетъ въ наслажденіи, вызываемомъ одушевленною выпуклостію этихъ

<sup>\*)</sup> Напедатана въ февральской книгв Русскаго Въстника 1882 года.

#### майковъ

образовъ, многозначительною музыкою этихъ звуковъ, все это тѣмъ труднѣе, чѣмъ выше и шире разбираемое произведеніе. Заранѣе скажемъ, что не беремся выполнить до конца такую задачу, и что наши замѣчанія скорѣе будутъ только указывать на различныя ея стороны.

Эта поэзія едва-ли найдеть себь много горячихъ поклонниковь въ большинствъ нынъшнихъ читателей. Они не встрѣтять въ ней того, чего они уже очень привыкли и все больше и больше привыкають искать въ произведеніяхъ искусства. Имъ нужно или что-нибудь прямо затрогивающее интересы, которыми они живуть, политическіе вопросы, современныя явленія, или-же что-нибудь очень простое, то есть обнаженное и грубое, не требующее для своего пониманія никакой подготовки и работы. Эти два направленія господствують нынѣ въ искусствахъ. Наиболѣе правильное изъ нихъ есть конечно стремление къ простотѣ, къ тому, что называется реализмомъ. Въ такой вѣкъ, когда идеалы оскудѣли и искусство, поэтому, не видитъ передъ собою всъмъ ясной. само собою разумѣюшейся цѣли, многіе художники растерялись, какъ рабы, очутившіеся безъ господина, и съ усиліемъ ищуть къ кому бы поступить на службу; но всѣ тѣ, въ комъ живы и ясны были художественныя требованія, естественно стали ограничиваться самыми простыми задачами, такими, законность которыхъ никогда не можетъ быть отрицаема. Отсюда реализмъ, то есть частные этюды, очерки съ натуры, фотографическіе снимки. Правда, странно иногда видъть, какъ этюдъ, картинка сь натуры является сь притязаніями и въ размѣрахъ какой-то эпопеи, какъ жанръ по яркости и огромности фигуръ стремится превзойти историческія картины. Но непререкаемый принципъ реализма и въ этихъ случаяхъ

спасаеть дѣло; художество всетаки право, когда воспроизводить живыя черты дѣйствительности.

Гораздо хуже идеть дѣло въ искусствѣ прямо служебномъ; туть отбрасывается всякая мёра и нёть никакихъ ненарушимыхъ требованій. Вся задача только въ томъ, чтобы затронуть наиболѣе отзывчивыя струны въ сердцъ современныхъ читателей. Сами художники, которые такимъ образомъ извращають цёли искусства, которые отказываются оть его самостоятельности, оть его стремленія къ вѣковѣчной правдѣ и красотѣ, естественно утрачивають живое чувство художественности; что-же касается до поклонниковъ и судій, то еще естественнье, что они поддаются обману, который такъ льстить ихъ понятливости и такъ отвѣчаетъ ихъ желаніямъ. И потому, туть реторика идеть за выражение искренняго чувства, шаржъ и каррикатура за мѣткое изображеніе. безсодержательныя потуги за глубокія идеи, безсвязные и противурѣчивые наброски за живые образы. И что всего поразительнѣе-тысячекратное повтореніе однихъ и тѣхъ же пріемовъ, однихъ и тѣхъ же грѣшащихъ противъ всякаго художества разглагольствій и образовъ нимало не надобдаеть читателямъ и поклонникамъ, очевидно потому, что дёло здёсь не въ художествё, возвышающемъ душу, а только въ отзывѣ на привычныя чувства и мысли, въ которыхъ коснъть и однообразно вращаться, какъ извѣстно, очень склонны человѣческія души.

Конечно, и въ области этого искусства возможны, однако, очень талантливыя проявленія. Не будемъ съуживать нашихъ сужденій; признаемъ, что возможна краснортьчивая поэзія и что бываетъ сатира и каррикатура художественная: средства искусства такъ общирны и гибки, что возможно ихъ умѣстное употребленіе—и въ этомъ

#### майковъ

приложении. Но эти промежуточныя формы, болѣе понятныя для большинства и идущія у него за чистое искусство, по сущности дъла очень ръдко удаются вполнъ. Краснорѣчіе въ стихахъ часто бываеть пустою реторикою, или-же переходить въ пародію, т. е. въ ироническое употребление формы, въ шутку надъ формою; сатира и каррикатура часто бываеть простою бранью, или же выраждается въ глумление, т. е. въ прямой отказъ отъ серьознаго отношенія къ предмету. И, такъ какъ вообще обращение искусства въ служебное орудие ведеть къ тому, что талантливые люди лишь случайно держатся своихъ художественныхъ позывовъ, не дають у себя ничему созръть и сложиться, то въ ихъ произведеніяхъ указанные недостатки обыкновенно господствують и заглушають собою рыдкие и неясные проблески настоящаго художественнаго творчества.

Произведеніе, которое мы разбираемъ, совершенно чуждо этихъ современныхъ направленій; авторъ его очевидно вполнѣ сохранилъ въ себѣ лучшія преданія своего дѣла и задавался самыми строгими требованіями искусства.

Передъ нами очень сложное и въ тоже время стройное и цѣльное созданіе. Оно воспроизводить эпоху далеко отошедшую оть насъ въ исторію; оно имѣетъ предметомъ вѣчныя и общечеловѣческія стремленія, сказавшіяся съ такою несравненною силою въ эту приснопамятную эпоху. Для такой задачи недостаточно умѣнья копировать дѣйствительность или краснорѣчиво изливать личныя чувства; требуется искусство въ полномъ развитіи своихъ средствъ.

Мы никакъ не хотимъ однако сказать, что идея "Двухъ міровъ" не касается современности; напротивъ, если взять дѣло въ глубинѣ, то окажется, что нѣтъ идеи болѣе современной, прямѣе отзывающейся на духъ времени.

Что изображають "Два міра?" Тоть огромный нравственный переломъ, то колебание человѣческой совѣсти, которое совершалось, когда міръ языческій уступалъ свое мѣсто міру христіанскому. Трагическая гибель цѣлой цивилизаціи, неспособной вмѣстить въ себѣ новыя начала, и появление новой жизни, отрицающей основы стараго міра, — этоть великій контрасть навсегда остается образцомъ человѣческаго прогресса и повторяется въ различныхъ формахъ и размѣрахъ въ каждую эпоху. Но въ наши дни, какъ уже давно и много разъ было сказано, есть нѣчто особенно напоминающее эпоху древняго переворота. Очевидная дряхлость нѣкоторыхъ формъ нынѣшней цивилизаціи и неутолпмое броженіе умовъ приводили многихъ къ мысли, что насъ ждетъ впереди такое же великое потрясение. Оставляя въ сторонѣ эти гаданія, замѣтимъ только, что въ колебаніяхъ современной мысли очевидно повторяются элементы прежняго перелома. Какъ на самое отрадное изъ этихъ повтореній, укажемъ на нѣкоторое, хотя стоящее на второмъ, или даже на третьемъ планѣ, но все же замѣтное оживленіе чистохристіанскихъ началъ, то есть тѣхъ началъ, отъ которыхъ однихъ и можно и должно ждать облегченія міровыхъ язвъ и умиротворенія нашей жизни. Нашъ поэть, изображая своихъ древнихъ христіанъ, отвѣчаетъ прямо на это возраждающееся религіозное чувство.

Но это изображение составляетъ лишь часть поэтической задачи. Художникъ захотѣлъ полной картины, со всѣми ея контрастами, со всѣми тѣнями и красками. Если вглядѣться, то нельзя не изумиться множеству элементовъ внесенныхъ въ эту картину и той простотъ и ясности, съ которою они размъщены и связаны во едино.

Попробуемъ набросать главныя линіи этой картины.

Дъйствіе происходить въ концъ шестидесятыхъ годовъ перваго столътія.

Децій, отчасти по требованію Нерона, отчасти по собственной охотѣ, задумалъ совершить самоубійство, и хочетъ сдѣлать это какъ можно публичнѣе, почему сзываетъ къ себѣ на пиръ избранное общество Рима. Своею смертью онъ желаетъ дать урокъ и заявить протестъ противъ тираніи. Такимъ образомъ, передъ нами является цѣлая толпа типическихъ представителей древняго міра, и лучшій изъ нихъ, Децій, съ укоромъ и отвращеніемъ прерываетъ свою жизнь, кинувши въ лицо остальнымъ слово гнѣва и свои сокровища.

Между тѣмъ, въ тайнѣ, подъ землею, совершается другая исторія. Въ катакомбахъ христіане тоже готовятся идти на смерть; ожидается декреть, по которому они будутъ преданы мученіямъ. Авторъ выводитъ передъ нами разнообразныя сцены катакомбъ и изображаетъ энтузіазмъ, породившій мучениковъ. Но одна изъ христіанокъ, Лида, узнавъ о готовящемся самоубійствѣ Деція, волнуется еще другимъ чувствомъ. Она еще по земному любитъ Деція; она мучится этою любовью, борется съ нею и наконецъ успѣваетъ преобразить ее въ другую, высшую, въ желаніе спасти душу любимаго человѣка.

Лида приглашаеть съ собою Марцелла, и они являются къ Децію въ ту минуту, когда онъ подносить къ губамъ ядъ. Происходить долгая сцена, въ которой съ величайшей яркостію и контрастомъ высказываются христіанскія и языческія чувства. Децій сперва не понимаеть обращенной къ нему проповѣди, потомъ упорно и горячо отстаиваеть себя. Появляются наконець христіане, съ пѣніемъ гимновъ идущіе изъ катакомбъ на казнь. Децій приходить въ изступленіе и ужасъ, понявъ, что видитъ предъ собою силу, грозящую гибелью всему языческому міру. Оставаясь вѣрнымъ этому міру, онъ выпиваеть ядъ; онъ умираетъ, озлобленный и изумленный; Лида и Марцеллъ присоединяются къ христіанамъ, т. е. идутъ свершатъ и свое самопожертвованіе.

Такимъ образомъ, два міра сопоставлены здѣсь въ самыя торжественныя свои минуты; одни толпою пируютъ вокругъ человѣка, идущаго на послѣднее оставшееся ему геройство—самоубійство, другіе толпою идутъ на казнь, чтобы засвидѣтельствовать свою вѣрность Христу.

Форма произведенія вольная, не держащаяся строгаго типа; это называють лирическою драмою, или лирическою mparedieю; въ настоящемъ случаѣ можно былобы пожалуй употребить названіе эпической mparediu, если-бы такое сочетаніе словъ не представляло слишкомъ рѣзкаго contradictio in adjecto \*). Всякая драма, трагедія, занимается лицами, требуетъ героевъ; и тутъ есть два героя, Децій и Лида; но узелъ, связывающій отношенія этихъ лицъ, захватываетъ столько другихъ лицъ и узловъ, въ трагедіи такъ много эпизодовъ, разсказовъ, побочныхъ меньшихъ драмъ, что она обращается изъ трагедіи лицъ въ трагедію людскихъ массъ, именно—массы христіанъ и массы язычниковъ. Общимъ содержаніемъ поэмы нужно считать изображеніе внутренней жизни тѣхъ и другихъ.

Въ выпуклыхъ образахъ, въ яркихъ краскахъ и жи-

<sup>\*)</sup> Драма, по извъстному опредъленію, совмъщаеть въ себъ эпосъ и лирику. Впрочемъ вопросы о родахъ и названіяхъ имъютъ второстепенную важность.

### майковъ

выхъ движеніяхъ выступають передъ нами всякаго рода характерныя черты этихъ двухъ міровъ; изображеніе такъ многосторонне, что если-бы мы вздумали дѣлать смѣту этимъ чертамъ, намъ слѣдовало-бы задаваться не вопросомъ, что̀ тутъ изображено, а наоборотъ вопросомъ, что̀ не изображено? Съ одной стороны—сенаторы, временщики, философы, гетеры, развратъ, рабство, эгоизмъ, жестокость, и ненависть; съ другой стороны—рабы, дѣти, матери, раскаявшіеся грѣшники и грѣшницы, любовь, смиреніе, прощеніе и самоотверженіе.

И вотъ гдѣ мы касаемся главнаго пункта разбора; вся сила въ томъ, съ какою вѣрностію и въ какой глубинѣ поэтъ понялъ духъ и противоположность язычества и христіанства. Но этотъ духъ и эта противоположность—предметъ общирный, предметъ безчисленныхъ изслѣдованій и толкованій, предметъ, о которомъ едва-ли когда-нибудъ перестанетъ думать человѣчество. Было-бы очень легко и повидимому умѣстно пуститься здѣсь въ изложеніе своихъ взглядовъ на великій переворотъ и потомъ прикинуть эти взгляды къ произведенію поэта. Можно-бы было попытаться характеризовать умственное, нравственное и религіозное состояніе падающаго древняго міра, и также настроеніе первоначальныхъ христіанъ, и потомъ спросить, въ какой мѣрѣ разбираемая поэма соотвѣтствуетъ этой характеристикѣ.

Такая критика, вообще говоря не трудная и не противузаконная, представляеть однако большія опасности. Туть мы сами выбираемъ и устанавливаемъ точки зрѣнія, слѣдовательно можемъ впасть въ произвольность, а главное, тутъ мы можемъ упустить изъ виду точки зрѣнія самого автора, можемъ не видѣть того, что онъ намъ показываеть, — т. е. впасть въ грѣхъ для критики непростительный. Гораздо лучше поэтому следовать тому правилу, по которому критикъ долженъ прежде всего брать что ему дають, т. е. входить въ произведение автора и разсматривать его созданія, слёдуя свёту, который онъ на нихъ бросаетъ, и лишь потомъ цѣнить ихъ съ общей точки зрѣнія. Поэтъ не историкъ. не смотря на великое сродство ихъ задачъ. Поэтъ не даетъ отвлеченныхъ характеристикъ, не формулируетъ логически идей, связывающихъ массу фактовъ; онъ даетъ намъ отдѣльныя лица, отдѣльныя сцены, отдѣльные моменты, т. е. нѣчто конкретное, индивидуальное и потому съ отвлеченной точки зрънія всегда являющееся неполнымъ, отрывочнымъ. Въ этомъ отношения Два міра представляють образцовые, въ высшей степени художественные пріемы. Лица и сцены не нанизаны на нить одной какой-нибудь идеи, одного настроенія, а живьемъ выхвачены изъ дъйствительности, во всей ея пестроть и рѣзкомъ разнообразіи. Если возьмемъ христіанскій міръ, то мы найдемъ туть образчики всёхъ странъ и всёхъ общественныхъ положеній. Вотъ варвары-Дакъ и Геть, сиріецъ-Іовъ, греки-Дидима, Главкъ, Мениппа и пр., римляне-Лида, Марцеллъ, и т. д. Въ ихъ ръчахъ и мысляхъ мы находимъ тоже живое разнообразіе. Проповѣдь любви во всѣхъ; но кромѣ того-и вѣра въ воскресеніе, и ожиданіе скораго втораго пришествія, и отвращение къ Риму, и проповѣдь покорности властямъ, и даже мечты Марцелла о новомъ Римѣ,--и всѣ эти различные элементы первоначальнаго христіанства сливаются въ одинъ общій аккордъ, покрывающій собой все ихъ разнообразіе, ---- въ готовность къ мученической смерти. Сцены въ катакомбахъ и потомъ у Деція завершаются этой мыслью, какъ торжественнымъ финаломъ. Самыя

ясныя черты христіанства поэть воплогиль въ своей Лидѣ, кающейся, преданной, неусыпной, благотворящей, всепрощающей, всепримиряющей. Но какого-нибудь главнаго лица, то есть преимущественнаго представителя христіанства, между христіанами нѣть; здѣсь всѣ равны, и послѣдніе бывають первыми; если Марцеллъ и представляеть какъ будто зачатокъ папы, Іовъ--зачатокъ отца церкви, то они все-же выдаются изъ другихъ скорѣе внѣшнимъ образомъ.

Въ римскомъ мірѣ точно такъ-же схвачены поэтомъ различные типы и настроенія. Галлуссь и Гиппархъобразчики римскаго космополитизма, Фабій и Эннійконсерваторы, Харидемъ и Циникъ-философы; больше же всего на сценъ представителей не идей, а распутства. Эта толпа точно такъ-же оканчиваетъ свои рѣчи достойнымъ ея финаломъ: по позволенію Деція она восторженно бросается грабить его сокровища. Но картина римскаго міра имъеть ясный центръ. Среди разлагающагося общества возвышается человѣкъ, еще сохранившій всю силу этой убывающей жизни. Лицо Деція, въ такомъ яркомъ освъщении стоящее на первомъ планъ, совмѣщаеть въ себѣ черты, которыя на первый взглядъ могуть показаться разнородными и даже противорѣчащими. Онъ горячій патріоть, чтитель Катона, и вмъсть--приверженецъ цезаризма; онъ поклонникъ Эллады, вольнодумецъ въ религіи, и вмѣстѣ-защитникъ рабства и въры въ въчный Римъ; онъ эпикуреецъ по образу жизни и стоикъ по дъйствіямъ и передъ лицомъ смерти. Не смотря на то, нельзя не чувствовать жизненности, проникающей собою образъ Депія. Чувствуется, что онъ дитя своего времени, отдающееся его сильныйшимъ теченіямъ; но ясно видна и та нить, которая связываеть всѣ его

стремленія и по которой онъ является намъ истиннымъ представителемъ всей древности. Это-гордость, безграничная человъческая гордость, обоготворение человъка. По гордости онъ увлекается тѣми различными симпатіями, которымъ преданъ, и по гордости не можетъ понять христіанъ, отвергаеть свое спасеніе. Сила, съ которою поэть выражаеть эту гордость, едвали не превосходить всѣ другія частности поэмы. И воть главный пункть всей трагедіи. Когда явилась религія, которая требовала не обоготворенія, а обожествленія человѣка. то есть не возведенія земной жизни въ идеалъ и предметь поклоненія, а напротивь отрицанія этой жизни созланія въ себѣ новаго, божественнаго человѣка, тогла противорѣчіе было неминуемо. Поэть очень вѣрно 38ставилъ умирающаго Деція говорить, что, останься онъ живъ, онъ жестоко гналъ бы христіанъ. Не только Децій, а и человѣколюбивый Маркъ Аврелій, этотъ образцовый стоикъ, былъ неумолимымъ вдовцомъ христіанства. Христіанское смиреніе, раскаяніе, совершенное отрицаніе того политическаго устройства, которое для язычника было чёмъ-то священнымъ, тёхъ душевныхъ качествъ, въ которыхъ язычникъ полагалъ все человѣческое достоинство, — воть что дѣлало христіанъ непонятными и ненавистными для римлянъ. Самое геройство мучениковъ казалось ихъ гонителямъ только безсмысленнымъ упорствомъ. Такъ върно, что для этой новой жизни надобно возродиться свыше, что, хотя для токого возрожденія, какъ говорить Лида,

> Мгновенья одного довольно; Увидя свёть, ужъ никому Назадъ не хочется во тьму,

но, такъ или иначе, необходимо истинное обновление, истинное прозръние.

Эти замѣчанія о внутреннемъ смыслѣ поэмы можно бы значительно умножить и расширить; если мы ограничились только общими чертами, то отчасти потому, что можно положиться на самую поэму (она будетъ сама за себя говорить), отчасти потому, что подробный разборъ былъ-бы слишкомъ обширенъ, а взявшись за него, нужно бы было уже довести его до полноты, чего мы отъ себя не надѣемся. Приведемъ, въ видѣ примѣра, два-три образчика, какъ изображается духъ и настроеніе лицъ поэмы. Вотъ говоритъ поклонникъ цезаризма:

> Единство въ мірѣ водворилось; Центръ—кесарь; отъ него прошли Лучи во всѣ концы земли, И гдѣ прошли, тамъ появилась Торговля, тога, циркъ и судъ, И въковъчныя бъгутъ Въ пустыняхъ римскія дороги.

Можно ли яснѣе, короче выразить сознаніе римскаго единства и его благотворности? Послѣдніе два стиха, по живописи, по образному воплощенію мысли, удивительны.

А воть похвальба уличнаго философа, циника:

Ужъ дальше моего нейдетъ Умъ человѣческій; по малу Свой циклъ свершилъ, пришелъ къ началу, И больше некуда впередъ.

Здѣсь сь чудесной простотою и рѣзкостію выражено довольно обыкновенное притязаніе философовь, которое очень характерно въ устахъ циника, одного изъ представителей дѣйствительной роковой остановки древней философіи.

#### ДВА МІРА

Но всего ярче и поразительнѣе выраженіе безбожія и гордости Деція.

Какъ? Изъ того, что той порой, Когда стихіи межь собой Боролись въ бурномъ безпорядкѣ, Земля, межъ чудищъ и звѣрей, Межъ грифовъ и химеръ крылатыхъ, Изъ нѣдръ извергла и людей, Свирѣпыхъ, дикихъ и косматыхъ, — Мнѣ изъ того въ нихъ братьевъ чтить?... Да первый тотъ, кто возложить На нихъ ярмо возмогъ, тотъ разомъ Сталъ выше всѣхъ, какъ власть, какъ разумъ! Ктожъ суевѣрья ихъ презрѣлъ И мыслью смѣлою къ чертогамъ Боговъ ихъ жалкихъ возлетѣлъ, Тотъ самъ для нихъ уже сталъ богомъ!..

Древній натурализмъ дѣлается здѣсь опорою презрѣнія къ людямъ, какъ это бываетъ и съ новѣйшимъ натурализмомъ.

Если бы мы по порядку перебрали такимъ образомъ всѣ лица и все, что̀ типично, или значительно въ ихъ рѣчахъ, то намъ пришлось бы переписать всю поэму и снабдить большими замѣчаніями каждую ея страницу: такъ много вложено въ это произведеніе, такъ много черть, или возсозданныхъ изъ внимательнаго изученія эпохи, или угаданныхъ по прозрѣнію въ душу человѣка.

Отъ содержанія перейдемъ наконецъ къ формамъ, къ достоинствамъ техники, слога, языка. Эти предметы несравненно легче для разсмотрѣнія и опредѣленія, и мы тѣмъ охотнѣе на нихъ остановимся, что можемъ быть яснѣе въ своихъ указаніяхъ.

#### майковъ

Общія достоинства изложенія, ясность, точность, образность составляють для нашего поэта давнишнія художественныя привычки, оть которыхъ онъ никогда не отступаеть. Чтобы видѣть, въ какой высочайшей мѣрѣ онъ мастеръ своего дѣла, укажемъ на его образность. Вотъ картина:

> …—Да гдѣ же ты скрывалась? Въ послѣдній разъ передо мной Ты по ристалищу промчалась На колесницѣ золотой, Сама конями управляла И оглянулась на меня! Весельемъ, розами сіяла, Мнѣ въ даръ улыбку уроня!

А вотъ другая картина:

Теренций.

Гляди, какъ смотритъ: голова Назадъ закинута, рёсницы Что стрёлы, молньеносный взглядъ, А профиль?

Преторъ.

Голова Меден! И косы вкругъ чела лежатъ, Что перевившіяся змѣи!

Эти фигуры кажется видишь глазами, а между тѣмъ выраженія такъ просты и кратки!

Такое же полное мастерство обнаруживаетъ авторъ въ передачѣ душевныхъ движеній посредствомъ соотвѣтственнаго теченія рѣчи. Гдѣ нужно, стихъ его звученъ и могучъ невыразимо:

> Рабы, Марцеллъ! Да гдё мы, гдё мы? Для нихъ вёдь камни эти нёмы, Что намъ позоръ, имъ не позоръ,

Они предъ этими мужами Не заливалися слезами, Съ стыдомъ не потупляли взоръ!

Но тамъ, въ катакомбахъ, среди этихъ сценъ, вызывающихъ слезы на глаза читателя, слышатся и рѣчи мягкія, какъ воркованье:

> Ужъ ты-то очень мнѣ мила! И скажешь-то такъ все понятно, И рѣчь-то тихая твоя... Ахъ ты мой ландышъ ароматный, Фіалка нѣжная моя!

Когда Миртиллъ объявляетъ содержаніе указа, онъ невольно впадаетъ въ канцелярскій тонъ;

> Предписано; по городамъ И здѣсь, чтобъ завтра же явились Всѣ къ квесторамъ и поклонились Статуѣ кесаря, его Признавши тутъ же божество, Какъ признается всей вселенной. А воспротивятся — пойдутъ Одни для травли въ циркъ, другіе Рубашки вздѣнутъ смоляныя, и пр.

Такимъ образомъ, по ходу дъйствія измѣняется и характеръ рѣчи. Всѣ разговоры не только представляють необыкновенную живость и естественность, но каждый говорящій выдерживаеть свой тонъ и свой слогъ. Положительно, у каждаго дъйствующаго лица—свой слогъ. Положительно, у каждаго дъйствующаго лица—свой слогъ. И не вздумайте слишкомъ низко цѣнить то обиліе художественнаго чувства, которое сказалось въ этомъ случаѣ. Есть очень важныя произведенія, въ которыхъ такое разнообразіе далеко не соблюдено. Такъ въ Горю отъ ума, всѣ дъйствующія лица, за исключеніемъ развъ Скалозуба, говорять почти однимъ слогомъ. Попробуемъ указать характеръ рѣчи у лицъ Двухъ міровъ. Старики, Фабій, Публій, Энній говорять коротко, просто, съ нѣкоторымъ старческимъ пренебреженіемъ къ красотѣ рѣчи; но и туть есть оттѣнки: Энній торжественнѣе, Фабій ворчливѣе. Миртиллъ и Харидемъ говорять плавно, съ пошлой изысканностію, обнаруживающею ихъ лицемѣрie. Лида и Децій говорять съ безукоризненнымъ изяществомъ и полной гибкостью выраженій. Галлусъ и Гиппархъ—краснорѣчивы; Циникъ—вульгаренъ; Дакъ и Геть—просты; Дидима—поеть...

Это маленькая фигура слѣпой Дидимы—прелестна. Это зачатокъ тѣхъ слѣпцовъ нищихъ, которые поють, сидя возлѣ церквей. Очевидно Дидима не просто говоритъ, а, погруженная въ вѣчную темноту, слагаетъ свою рѣчь въ стихи и потомъ однообразно повторяетъ ихъ на распѣвъ....

Наконецъ, есть цѣлый рядъ маленькихъ вставокъ, которыя по тону и складу рѣчи составляютъ истинные перлы поэмы и блестятъ какъ дорогіе камни на золотой ризѣ. Мы разумѣемъ тѣ стихотворенія или отрывки изъ стихотвореній, которыя среди разговора припоминаются и читаются дѣйствущими лицами. Вотъ главнѣйmie:



Съ зеленъющихъ полей....

Дельфійскій богь! И онъ позналъ....

Туть, сразу берется тонъ удивительной звучности и притомъ такой, что кажется это дъйствительно упругая латинская ръчь, а не русский языкъ. Не говоримъ объ античномъ духъ, который, напримъръ, въ стихотвореніяхъ: "Передъ жрицей Аполлона" и "Съ зеленъющихъ полей" схваченъ такъ поразительно.

Мастерство майковскаго стиха давно извъстно всъмъ знающимъ толкъ въ этомъ дълъ. Фактура стиха изръдка напоминаетъ тяжелую звучность Державина. Напр.

> Лишь съ дня, когда онъ въ рабство впалъ, Для міра рабъ хоть нёчто сталъ.

Съ Державинымъ вообще нашъ поэтъ представляетъ нѣкоторыя любопытныя черты сходства и въ духѣ и въ выраженіи, о чемъ, къ сожалѣнію, невозможно кратко говорить. Если взять всѣ формы этого стиха, то едва-ли найдется поэтъ болѣе разнообразный, болѣе способный брать всевозможные тоны стихотворной гаммы. Отъ чудеснаго пѣнія, отъ напряженной музыкальности, стихъ его по мѣрѣ надобности спускается до простѣйшихъ звуковъ, до прозы, наконецъ вовсе прерывается. Множество неоконченныхъ стиховъ очевидно вовсе не смущали поэта, какъ они смущаютъ неопытныхъ читателей. Неоконченный стихъ чего требуеть? Паузы, остановки, и эти паузы нужны были поэту. Когда принято восторженное рѣшеніе идти на мученія, раздаются отрывочныя восклицанія:

> Слъпой старивъ. Его узръть во славъ!....

### майковъ

#### Павзаний

### Сложить съ души всѣ тяготы У ногъ Его!.....

#### Главкъ

..... Исчезнуть въ созерцаныя Неизрекомой красоты!..

Пауза, какъ извъстно, усиливаеть впечатлѣніе звука, за нею слѣдующаго; такъ и здѣсь нарастаеть сила слѣдующихъ одного за другимъ восклицаній.

Вообще, подчиняясь требованіямъ драматизма, авторъ дѣлаетъ крутые переходы въ тонѣ и фактурѣ стиха; это—большое мастерство, хотя оно можетъ показаться недостаткомъ людямъ, полагающимъ, что стихи должны всегда представлять гладкое и однообразное пѣнie. Тонъ разговора иногда выражается въ построеніи сти ха съ изу мительнымъ искусствомъ. Напр. Великій жрецъ въ жару спора кричить:

> ..... Пьють, Свершая жертвоприношенье, Кровь человъческую!

Этихъ стиховъ невозможно произнести иначе, какъ дѣлая сильныя ударенія на слова *пьють* и кровь; ударенія вѣдь бываютъ тѣмъ выше, чѣмъ больше предшествуетъ имъ и слѣдуетъ за ними слоговъ безъ ударенія. И выходитъ настоящій крикъ; въ семнадцати слогахъ тутъ можно налечь только на два слога, и какъ разъ на односложныя слова и на самыя важныя.

Еще примѣръ. Децій, въ порывѣ злобы, говорить Лидѣ:

... Лида! я бъ васъ *іналъ,* Когда бы жилъ еще... терзалъ Зевръми бъ... жиеого бъ не оставилъ!



Эта рѣчь очевидно произносится въ три пріема, нарастая оть перваго ко второму и отъ втораго къ третьему. (Мы поставили точки на мѣстѣ паузъ и подчеркнули слова, на которыя должно падать главное удареніе). Сила выходить чрезвычайная.

Мы долго бы не кончили нашихъ похвалъ и толкованій, если-бы вздумали перебрать всё частности этого мастерства. Майковскій стихъ, такъ-же какъ и майковскій языкъ должны служить образцами, на которыхъ можно изучать строеніе дъйствительной стихотворной рѣчи и умѣнье употреблять слова и обороты въ ихъ точномъ смыслѣ и въ соотвѣтствіи съ предметомъ. Этотъ языкъ, сверхъ того, отличается стремленіемъ къ сжатости, къ употребленію самыхъ живыхъ и короткихъ оборотовъ рѣчи. Не говоримъ уже о томъ, что онъ безупреченъ по чистотѣ и правильности. Мы замѣтили лишь двѣ неисправности, которыя и укажемъ,какъ истинную находку, и не безъ страха ощибиться.

Окроми двухъ, тѣ всѣ сироты-

Туть простонародное *окроми*, кажется, некстати. Правда, у Державина есть:

Окромѣ Бога одного-

но Державинъ не во всѣхъ отношеніяхъ образецъ въ языкѣ.

Вторая неисправность:

.... Наше тѣло Есть кесаря....

Это значитъ: принадлежитъ кесарю. Латинизмъ едвали допустимый.

Замѣтки о стихосложеніи, объ языкѣ всегда должны казаться мелочными, когда дѣло идеть о поэтическомъ

 $2\dot{0}9$ 

Digitized by Google

#### майковъ

произведеніи, почти недостойными предмета. Но онѣ неизбѣжны и важны, и первый съ этимъ согласится всякій настоящій поэтъ, для котораго слово и звукъ всегда сердечно дороги. Вспомните Пушкина:

> Съверные звуки Ласкаютъ мой привычный слухъ; Ихъ любитъ мой славянскій духъ, Ихъ музыкой сердечны муки Усыплены.....

Что здѣсь звуки сказано въ прямомъ смыслѣ звуковъ, ясно изъ продолженія:

> Но дорожить Одними ль звуками пінть?

Кромѣ того, замѣчанія объ языкѣ, о техникѣ стиха имѣютъ гораздо большую степень обязательности, чѣмъ всякія другія. Конечно есть даръ языка и даръ стиха; но мы имѣемъ право желать труда и тщательности въ употребленіи этихъ даровъ. Можно требовать отъ писателей правильности и хорошей обработки стиха и языка; тогда какъ свѣтлыя мысли, высокія чувства и вдохновенія въ концѣ концовъ зависять не отъ нашихъ усилій и требованій, а отъ Бога.

Кончаемъ свои замѣчанія, далеко не исчерпавши предмета. Мы старались, однако, указать на главное, — на положительную сторону произведенія, и хотимъ удовольствоваться посильною мѣрою похваль, не задаваясь вопросомъ о недостаткахъ. Указывать несовершенства только повидимому легко, и, во всякомъ случаѣ, большой промахъ сдѣлалъ-бы тотъ, кто приступилъ-бы къ анализу несовершенствъ, не понявъ сперва внутренней силы и сущности предмета. Въ заключеніе повторимъ, что для вопроса о преміи нашъ разборъ едва-ли нуженъ: достоинства "Двухъ міровъ" — слишкомъ велики и очевидны; это — самое крупное произведеніе нашего поэта, въ которомъ сосредоточились всѣ лучи майковской поэзіи; но оно и вообще до такой степени крупно, что обыкновенныя сравненія и измѣренія для него даже излишни и неумѣстны.

5 сент.



# Гр. А. К. Толстой.

(Отеч. Записки 1867, Іюнь).

Къ великому изумленію тъхъ, кто считаетъ стихи безполезными побрякушками, до сихъ поръ стихи у насъ не только пишутся, но неръдко даже и читаются, то-есть перечитываются до заучиванія наизусть. Какъ извѣстно изъ Тургенева, стихи бывають двухъ родовъ, сладкіе и несладкие. Сладкихъ большинство нашихъ читателей терпѣть не можеть; у насъ очень распространенъ такого рода вкусъ, для котораго, какъ бы хороши ни были сладкіе стихи, они кажутся невыносимо приторными. Поэтому, всего охотнѣе читаются несладкіе стихи, напримѣръ произведенія г. Некрасова, старающагося обыкновенно вмѣстить въ свою поэзію сколь возможно больше прозы и горечи. Иногда въ силу такихъ стараній у него и выходить одна проза; но это еще не составляеть никакой бѣды: проза идеть за поэзіею безъ всякихъ затрудненій. Гораздо хуже бываеть, когда онъ не въ мѣру подпустить горечи: тогда, вмѣсто грустнаго впечатлѣнія, онъ производить забавное. Такъ, напримъръ, въ одномъ стихотворении, описывая жалкую участь какого-то чиновника, поэть говорить:

internet i

#### СТИХОТВОРЕНІЯ

**Б** Д

> Петербургъ ему солонъ достался: Въ наводненье жену потерялъ, Цълый въкъ по квартирамъ таскался И четырнадцать разъ погаралъ.

Четырнадцать разъ! Воть ужь подлинно несчастная судьба! Куда ни перебдеть, непремѣнно погоритъ! Четырнадцать разъ! Кто не сжалится надъ столь плачевною участью, тоть, конечно... расхохочется.

Но не одинъ г. Некрасовъ читается у насъ. Между прочимъ очень большой успѣхъ имѣли нѣкоторыя стихотворенія гр. А. К. Толстаго. Для доказательства при ведемъ Одно стихотвореніе, которое всякій знаеть, а если кто не знаетъ, то, конечно, не забудетъ, прочитавъ его здѣсь:

> Ой кабъ Волга матушка да вспять побъжала! Кабы можно, братцы, начать жить сначала! Ой кабы зимою цвъты расцвътали! Кабы мы любили, да не разлюбляли! Кабы дно морское достать да измърить! Кабы дно морское достать да измърить! Кабы можно, братцы, краснымъ дъвкамъ върить! Ой кабы всъ бабы были молодицы! Кабы въ полугаръ поменьше водицы! Кабы въ полугаръ поменьше водицы! Кабы всегда чарка доходила до рту! Да кабы приказныхъ по боку да къ чорту! Да кабы звънели завсегда нарманы! Да кабы звънели завсегда нарманы! Да кабы намъ, братцы, да свои кафтаны! Да кабы голодный всякий день объдалъ! Да батюшка-бъ нашь царь всю правду бы въдалъ!

Судьба гр. А. К. Толстаго, какъ поэта, именно тѣмъ и замѣчательна, что никто не замѣтилъ его выступленія на поэтическое поприще, никто не слѣдилъ за его дѣятельностію, никто не принималъ его въ разсчетъ, когда говорилъ о современныхъ русскихъ поэтахъ, а между тѣмъ нѣкоторыя его стихотворенія, подобно приведенному, затвердились читателями не хуже чьихъ бы то ни было произведеній. Еще въ недавнее время большой успѣхъ имѣли два его стихотворенія: Пантелей-цълитель и Чужсое горе.

Но воть это загадочное явленіе должно разъясниться. Является наконець полное собраніе стихотворныхъ произведеній графа А. К. Толстаго, большой томъ подъ принятымъ въ такихъ случаяхъ простымъ заглавіемъ: *Стихотеоренія графа А. К. Толстаго. С.-Петербургъ.* 1867. Съ большимъ любопытствомъ принялись мы за книгу, и иѣкоторое время, признаемся, были подъ очень дурнымъ впечатлѣніемъ. Какіе плохіе стихи! Какое отсутствіе звучности и силы! То высокопарныя слова не ладятъ съ прозаическимъ теченіемъ стиха; то выраженія просты, но не видать и искры поэзіи, и кажется читаешь рубленную прозу. И, ко всему этому, безпрестанныя неловкости и ошибки въ языкѣ. Возьмемъ хоть первыя строки изъ посланія къ И. С. Аксакову, перваго стихотворенія въ въ сборникѣ:

> Судя меня довольно строго, Въ моихъ стихахъ находишь ты, Что въ нихъ торжественности много И слишкомъ мало простоты.

Это несомнѣнная проза, которая, вдобавокъ, при переложеніи въ стихи, испорчена вставкою лишнихъ словъ (что въ нихъ, и). Нужно бы такъ: судя меня довольно строго, ты находишь въ моихъ стихахъ слишкомъ много торжественности, слишкомъ мало простоты. Подобныя вещи, которыя просто не даютъ читать, объ которыя спотыкаешься, какъ объ пень на дорогъ, попадаются у гр. А. К. Толстаго на каждой страницъ, да и не по одиночкѣ. Итакъ, мы читали страницу за страницей, продолжая считать гр. А. К. Толстаго за весьма слабаго поэта. Но что же? Воть попадается намъ стихотворение до того живое, теплое и прекрасно написанное, что вполнъ увлекаеть насъ. Черезъ нѣсколько страницъ другое, тамъ третье... Мы приходимъ къ мысли, что это человѣкъ, которому вполнѣ удалось нѣсколько истинно поэтическихъ произведеній, но что они напрасно затеряны въ хламѣ. составляющемъ книгу. Читаемъ дальше-странное лѣло! Подъ впечатлѣніемъ удачныхъ произведеній поэта, въ которыхъ такъ полно высказалась его душа, мы начинаемъ яснье понимать его менье удачные стихи, находить въ нихъ настоящую поэзію. Книга какъ будто вся озаряется свѣтомъ, выходящимъ изъ нѣсколькихъ, наиболѣе яркихъ точекъ; мы убѣждаемся, наконецъ, что имѣемъ дѣло съ дъйствительнымъ поэтомъ и начинаемъ сочувствовать ему въ каждомъ его душевномъ движении.

Открытіе—по истинѣ неожиданное, но очень пріятное; и такъ у насъ еще лирикъ, и притомъ—скажемъ прямо и сразу—лирикъ глубоко симпатическій.

Безъискусственность — воть черта, чрезвычайно выгодно отличающая поэзію гр. А. К. Толстаго; при чемъ мы разумѣемъ именно только его лирическія стихотворенія, а отнюдь не его драмы, романы и пр. Лирическія произведенія представляють, безъ сомнѣнія, лучпую сторону его таланта. Въ силу этой-то безъискусственности вы найдете въ его стихахъ крайнюю небрежность, прозаизмъ, но въ то-же время всегда простоту, искренность и правду. Описываетъ-ли онъ природу, или свои душевныя чувства — читайте смѣло, потому что онъ пишетъ правду, пишетъ то, что видѣлъ, или что было у него на душѣ. Никакой фальши, никакой натуяженности

215

Digitized by Google

и натянутости у него нѣтъ. Онъ иногда выразится неловко и неправильно грамматически, очень часто дурно построитъ стихъ; но онъ никогда—извините за выраженіе—не заврется, какъ Некрасовъ, заставившій чиновника четырнадцать разъ погорѣть, или какъ завирались поэты даже гораздо большіе, напримѣръ Лермонтовъ, написавшій:

> И Теренъ прыгаетъ, какъ лъвица Съ косматой гривой на хребтъ.

Львица отличается отъ льва, между прочимъ, и тъ́мъ, что не имъ́етъ никакого слъ́да гривы. Замъ́тимъ кстати, что невозможно быть правдивъ́е и чище ото всего, похожаго на завиранье, чъ́мъ нашъ великій Пушкинъ.

Иногда стихи гр. А. К. Толстаго кажутся высокопарными, то-есть содержащими слишкомъ много громкихъ словъ безъ соотвѣтствующихъ сильныхъ чувствъ и мыслей. Но вглядитесь ближе, и вы увидите, что поэтъ только слишкомъ просто и наивно употребляетъ эти громкія слова, но употребляетъ ихъ въ настоящемъ смыслѣ. Онъ, такъ сказать, запросто говорить такія вещи, которыя требуютъ громкаго, яркаго стиха; его-же стихъ часто очень слабъ.

И такъ, смѣло рекомендуемъ эту книгу читателямъ; пусть только онѣ довърятся поэту, пусть подойдутъ къ нему просто, не думая, что ихъ хотятъ чъмъ-то увлечь, ослѣпить, поразить,—и они найдутъ въ книгѣ множество прекраснаго.

Что̀ такое лирическій поэть? Это выразитель душевныхъ настроеній, человѣкъ, воплощающій въ слово личныя человѣческія чувства и волненія, часто всѣмъ знакомыя, но неуловимыя въ рѣчь для людей, неимѣющихъ поэтическаго дара. Обыкновенно, впрочемъ, лирическіе

поэты бывають односторонни, то-есть они любять останавливаться только на нёкоторыхъ настроеніяхъ, касаются только нёкоторыхъ струнъ души, звуки которыхъ у нихъ выходятъ всего яснёе и отчетливёе. Таковъ, напримёръ, Гейне, таковъ у насъ г. Некрасовъ. Въ такомъ случаё мы не получаемъ полнаго душевнаго образа, не видимъ передъ собой души со встъми ея радостями и печалями. Но есть у насъ несравненный лирикъ, котораго простая и гармоническая душа, такъ сказать, не побоялась вы сказаться вполнѣ, во всѣхъ своихъ движеніяхъ, начиная отъ такого:

Духовной жаждою томимъ,

Въ пустынъ мрачной я влачился,

и до такого:

Мић не спится, нѣтъ огня...

Въ лирическихъ стихотвореніяхъ Пушкина мы имѣемъ полный тушевный образъ, полный образъ прекрасныхъ мыслей и чувствъ, прекрасной русской души.

Къ какому-же разряду лириковъ мы причислимъ А.К. Толстаго? Есть у него любимыя темы, особенная отзывчивость на особенныя явленія? Оказывается, нѣть; онъ свободно отзывается на все; въ немъ не замѣтно однообразія или односторонней напряженности, такъ что и здѣсь мы получаемъ полный образъ, хотя выраженный часто очень слабо и неудачно. Но какъ дорога полнота, даже при слабомъ очеркѣ! Невольно чувствуешь жизнь, теплоту, душевную силу.

Воть одно изъ характеристическихъ стихотвореній гр. А. К. Толстаго:

Коль любить, такъ безъ разсудку, Коль грозить, такъ не на шутку Коль ругнуть, такъ сгоряча, Коль рубнуть, такъ ужь сплеча

#### **А. К. ТОЛСТОЙ**

Коли спорить, такъ ужь смѣло, Коль карать, такъ ужь за дѣло, Коль простить, такъ всей душой, Коли пиръ, такъ пиръ горой!

Какъ это просто и живо! Пусть читатели прочтуть въ самой книгѣ еще нѣсколько подобныхъ стихотвореній, напримѣръ: "Хорошо тому, братцы, на свѣтѣ жить", "Не божіимъ громомъ горе ударило", "Ты невѣдомое, незнаемое", "Порой, среди заботъ и жизненнаго шума", "Мнѣ въ душу полную ничтожной суеты", и пр.; всѣ эти искреннія пѣсни даютъ намъ черты нѣкотораго душевнаго строя, нѣкотораго образа, къ которому нельзя не отнестись сочувственно.

Важный предметь для лирическихъ пѣвцовъ составляють любовныя пѣсни. Любовь—самое живое и глубокое изъ личныхъ отношеній человѣка, слѣдовательно, по преимуществу предметь лирики. У полнаго поэта, чуждаго односторонности, должны быть выражены всѣ фазисы этого чувства; такъ это и есть, напримѣрь, у Пушкина, и этого нѣть, напримѣръ, у Гейне или г. Некрасова. Пѣсни гр. А. К. Толстаго очевидно представляютъ черты вполнѣ развитаго чувства. Вотъ прелестное стихотвореніе этого рода:

> Западъ гаснеть въ дали блёднорозовой, Звёзды небо усёяли чистое, Содовей свищеть въ рощё березовой, И травою запахло душистою.

Знаю, что къ тебв въ думушку вкралося, Знаю сердца немолчныя жалобы; Не хочу я, чтобъ ты притворялася И къ улыбкъ себя принуждала-бы.

Digitized by Google

#### стихотворения

Твое сердце болить безотрадное, Въ немъ не свътить звъзда ни единая— Плачь свободно, моя ненаглядная, Пока пъсня звучить соловьиная,

Соловьиная пъсня унылая, Что какъ жалоба катится слезная; Плачь, душа моя, плачь, моя милая-– Тебя небо лишь слушаеть звъздное!

Туть слышится та чистая и глубокая нѣжность къ женщинѣ, которая, по справедливому замѣчанію одного критика, свойственна только русской поэзіи. Эта нѣжность нетолько поглощаетъ сладострастіе, но становится выше самой страсти и переходить въ простыя, но высокочеловѣчественныя отношенія къ предмету любви. Вотъ другое не менѣе прелестное и нѣжное стихотвореніе гр. А. К. Толстаго:

> Осень. Обсыпается весь нашъ бѣдный садъ, Листья пожелтѣлые по вѣтру летять; Лишь вдали красуются, тамъ, на днѣ долинъ, Кисти ярко-красныя вянущихъ рябинъ. Весело и горестно сердиу моему, Молча твои рученьки грѣю я и жму, Въ очи тебт глядючи, молча слезы лью, Не умъю высказать, какъ тебл люблю!

Какая чистота чувства и какая сила! Чтобы указать на нѣкоторыя другія стороны таланта графа А. К. Толстаго, выпишемъ еще одно стихотвореніе.

> По греблё неровной и тряской Вдоль мокрыхъ рыбачьихъ сётей Дорожная ёдетъ коляска; Сижу я задумчиво въ ней.

#### а. к. толстой

Сижу и смотрю я дорогой На сърый и пасмурный день, На озера берегъ отлогій, На дальній дымокъ деревень.

По греблѣ, со взглядомъ угрюмымъ, Проходитъ оборванный жидъ; Изъ озера съ пѣной и щумомъ Вода черезъ греблю бѣжитъ;

Тамъ мальчикъ играетъ на дудкѣ, Забившись въ зеленый тростникъ; Въ испугѣ взлетѣвшія утки Надъ озеромъ подняли крикъ;

Близъ мельницы старой и шаткой Сидятъ на травъ мужики; Телета съ разбитой лошадкой Лёниво подвозитъ мёшки...

Мнѣ кажется все такъ знакомо, Хоть не былъ я здѣсь никогда, И крыша далекаго дома, И мальчикъ, и лѣсъ, и вода,

И мельницы говоръ унылый, И ветхое въ полѣ гумно— Все это конда-то ужъ было, Но мною забыто давно.

Такъ точно ступала дошадка, Такіе-жь тащила мѣшки; Такіе-жь у мельницы шаткой Сидѣли въ травѣ мужики;

И такъ-же шелъ жидъ бородатый, И такъ-же шумѣла вода— Все это ужъ было конда-то, Но только не помню конда...

#### СТИХОТВОРЕНІЯ

Воть картина, нарисованная върными и простыми красками; сверхъ того уловлено весьма тонкое душевное настроеніе, одно изъ тъхъ странныхъ мгновеній, когда настоящее кажется повтореніемъ чего-то давно бывшаго притомъ удовлено, совершенно просто, безъ всякаго подхода, безъ всякаго напраженія. Стихъ такъ прость, что едва подымается надъ прозою; между тъмъ; поэтическое впечатлъніе совершенно полно.

И такъ гр. А. К. Толстой обладаетъ драгоцѣнными поэтическими достоинствами, которыя, къ сожалѣнію, не всегда лишь проявляются въ полной силѣ и красѣ. Будемъ надѣяться, что впередъ они будутъ выказываться и чаще и явственнѣе.

## А. А. ФЕТЪ.

#### (Русь 1883, 15 дек.)

Вечерніе огни. Собраніе неизданныхъ стихотвореній А. Фета. Москва, 1883.

Жалко было-бы пропустить безъ всякаго привѣта эту чудесную книжку, вышедшую въ настоящемъ году, — этотъ листокъ чистаго золота, появившійся среди мишуры и фольги, и того хлама ломанныхъ гвоздей и ржавыхъ жестяныхъ листовъ, съ которымъ можно и всегда, а особенно теперь, сравнить общую массу литературныхъ явленій.

Вечерніе огни—чистая поэзія,—вь томъ смыслѣ, что тутъ ни въ мысли, ни въ образѣ, ни въ самомъ звукѣ нѣтъ никакой примѣси прозы. Это—особая область, и счастливъ тотъ, кому она доступна, и не безъ основанія сердятся на нее тѣ, кто не можетъ въ нее проникнуть, кому нужны для этого большіе прозаическіе подмостки, чья грузная мысль не можетъ двигаться, не опираясь прямо на землю. Больше всего у Фета поразительна именно та легкость, съ которою онъ подымается въ областъ поэзіи. Эта областъ у него граничитъ, повидимому, съ самыми обыденными предметами и мыслями. Обыкновенно, онъ не воспѣваетъ жаркихъ чувствъ, отчаянья, восторга, высокихъ мыслей,—всего того, что считается почти непремѣнною принадлежностью поэзіи. Нѣтъ, онъ очень часто

Digitized by Google

останавливается на чемъ-набудь самомъ простомъ, на первой встрѣтившейся картинѣ природы, на перемѣнахъ дня и ночи, на дождѣ и снѣгѣ, или же на самомъ простомъ движеніи мысли и чувства, и вдругъ магическимъ стихомъ онъ преображаетъ все это въ яркую красоту, въ чистое золото поэзіи. Въ этомъ отношеніи онъ величайшій чародьй, несравненный поэть; чтобы отдылиться отъ земли, ему не нужно никакого прыжка, почти вовсе не нужно усилія. Оттого-то тому, кто его не понимаетъ. онъ можетъ показаться вычурнымъ и малосодержательнымъ, тогда какъ для понимающаго онъ самый прямой и полный жизни поэтъ. Отъ свободы и легкости творчества зависить и тоть радостный и свътлый тонъ, то чувство свъта и покоя, которое слышится въ его поэзіи. Ни воплей и стоновъ, ни крика и хохота здѣсь не слыхать, оттого что все становится музыкой, все преображается въ пѣніе. Кто доступенъ этому волшебству, тотъ сь изумленіемъ начинаеть видѣть--не то, что поэзія, какъ иные толкують, есть нѣчто чуждое для жизни, а то, что повсюду въ жизни ръзкая черта отдъляетъ красоту и прелесть отъ грязи и пошлости.

Феть очень небреженъ. Его стихотворенія, несмотря на образцовую краткость, свойственную лирикѣ, часто не имѣють полной правильности въ постройкѣ, того отвлеченнаго порядка, который такъ помогаеть прозаическимъ читателямъ. Но этого нашему поэту и не нужно: каждый стихъ у него съ крыльями, каждый сразу подымаетъ насъ въ область поэзіи. Когда онъ скажеть напримѣръ:

Та трава, что вдали на могилѣ твоей,

Здѣсь на сердцѣ, чѣмъ старѣ оно, тѣмъ свѣжѣй, то эти два стиха производять такое-же впечатлѣніе, какъ цѣлая книга лирики. Тутъ и молодая любовь, и смерть, 16

 $\mathcal{T}$ 

и долгіе годы, прожитые послѣ этой смерти, и далекая могила, и старое сердце, давно ставшее могилой любимаго существа, могилой вѣчно свѣжей, даже вѣчно свѣжѣющей. Прелесть этого по-Фетовски смѣлаго, но простаго и яснаго образа безподобно выражаеть нѣжность внушившаго его чувства, безконечную нѣжность, которая съ годами все глубже, все свѣтлѣе, но горить, какъ въ первую минуту.

Не всякому времени дается чувство поэзіи. Феть точно чужой среди насъ, и очень хорошо чувствуеть, что служитъ покинутому толпою божеству:

> А я по прежнему смиренный, Забытый, брошенный въ тѣни, Стою колѣнопреклоненный И, красотою умиленный, Зажегъ вечерніе огни.

И это правда: его звуки по прежнему — одно поклоненіе прекрасному, одно чистое золото поэзіи; въ нихъ послышались только, кромъ прежнихъ, еще новыя, глубокія и важныя струны.

Недурно было-бы сказать нашимъ безчисленнымъ стихотворцамъ (ибо имъ конца нѣтъ), что этой книжки Фета имъ слѣдуеть не выпускать изъ рукъ; при ея помощи, если Аполлонъ пошлетъ имъ наконецъ разумѣніе, они могли-бы убѣдиться, что и тѣ стихотворенія, которыя появляются въ печати, и тѣ страшныя груды стиховъ, которыя въ редакціяхъ постоянно *предаются уничтоженію,* что все это, почти безъ всякаго исключенія, пишется только по невѣдѣнію, то естъ потому, что авторы не имѣютъ и понятія о томъ, что такое настоящіе стихи.

# ЮБИЈЕЙ ПОЭЗІИ ФЕТА.

(Новое Время. 1889, 29 Янв.)

А я, попрежнему, смиренный, Забытый, брошенный въ тёни, Стою колёнопреклоненный И, красотою умиленный, Зажегъ вечерніе огни.

Сегодня празднуется пятидесятильтіе писательской дѣятельности Аванасія Аванасьевича Фета (Шеншина), и хотблось бы намъ высказать ему публично самыя лучшія похвалы, какихъ онъ стоить и какія мы спознають понисобны почувствовать и выразить. Давно единственный, мающіе, что онъ въ своемъ родѣ поэтъ несравненный, дающій намъ самый чистый и настоящій поэтическій восторгъ, истинные брилліанты поэзіи. поговорка, что У понимающихъ пѣло давно сложилась дѣйствительно кто восхищается стихами Фета, тоть знаеть толкъ въ поэзіи, а кто не чувствуеть любви къ этимъ стихамъ, тотъ вообще не знаетъ настоящаго вкуса въ стихахъ, какъ бы онъ ни восторгался другими поэтами. Это вёрно какъ нельзя больше, и чёмъ дальше будеть идти время, тъмъ яснъе будеть это для всъхъ, истинтъмъ тверже установится мысль, что Феть есть

ный пробный камень для способности понимать поэзію. Если теперь еще много равнодушныхъ къ его произвеленіямъ. много неумѣющихъ ихъ ценить, то это происходить, повидимому, оть узкости той сферы, которой держится поэть, оть того, что онъ не касается того разнообразнаго множества мыслей и чувствъ, которое занимаеть различныхъ людей. Хотя Феть лирикъ, слѣповательно принадлежить къ простъйшему, распространеннъйшему и доступнъйшему роду поэтовъ, хотя романсь есть даже любимъйшая форма русскихъ читателей, но Феть какъ будто не трогаеть сильно ни одной изъ безчисленныхъ струнъ души, звонъ которыхъ можеть отзываться въ лирической поэзіи. Что же онъ выражаеть? Онъ пѣвецъ и выразитель отдѣльно взятыхъ настроеній души, или даже минутныхъ, быстро проходящихъ впечатльній. Онъ не излагаеть намъ какого нибудь чувства въ его различныхъ фазисахъ, не изображаетъ какой нибудь страсти съ ея опредѣлившимися формами, въ полнотѣ ея развития; онъ уловляетъ только одинъ моменть чувства или страсти, онъ весь въ настоящемъ, въ томъ быстромъ мгновеніи, которое его захватило и заставило изливаться чудными звуками. Каждая пъсня Фета относится къ одной точкъ бытія, къ одному біенію потому неразложима, нераздѣлима; сердца и это аккордъ, въ которомъ на звукъ мгновенно тронутой струны вдругь гармонически отозвались другія струны. И потому самому, туть красота, естественность, искренность. сладость поэзіи доходять до полнаго совершенства. Поэть какъ будто доволенъ только тогда, когда можетъ вполнъ облечь свое настроение въ пъвучия слова, когда найдеть формы и звуки для самых ь ускользающих ь и тайныхъ движеній, проснувшихся въ его душѣ. И потому онъ не выбираеть предметовь, а ловить каждый, часто самый простой случай жизни; онъ не составляетъ сложныхъ картинъ и не развертываетъ цълаго ряда мыслей, а останавливается на одной фигурь, на одномъ повороть чувства. Если взять Фета съ этой стороны, то мы не найдемъ въ немъ однообразія. а булемъ только не изумлены шириною его захвата, разнообразіемъ и множествомъ его темъ. Какъ чародъй, который до чего ни коснется, все обращаеть въ золото, такъ и нашъ поэть преобразуеть вь чистьйшую поэзію всевозможныя черты нашей жизни. Ночь и день, и всѣ часы ночи и дня, ведро и ненастье, дождь и снъгъ, всъ времена года и всъ высоты солнца, мѣсяцъ и звѣзды, сады и степи, море и горы-все отозвалось въ душѣ поэта; здоровье и болѣзнь, тоска и радость, бдение и сонъ, любовь и музыка, надежды и воспоминанія, бредъ и сновидѣнія во всѣхъ ихъ степеняхъ и формахъ-словомъ, всѣ переливы нашего существованія, отъ самыхъ будничныхъ состояній до самыхъ возвышенныхъ, нашли себѣ поэтическое выраженіе. Какіе чудеса! Кто любить и понимаеть Фета, тотъ становится способнымъ чувствовать поэзію, разлитую вокругь нась и въ насъ самихъ, т. е. научается видѣть дѣйствительность съ той стороны, съ которой она является красотою, является попыткой воплотить смысль и жизнь, осуществить идеаль. Безцённая заслуга поэта, право на величайшую благодарность! Онъ, какъ ярко загоръвшійся факелъ среди ночи, вдругъ освѣщаеть всѣ предметы и далеко разгоняеть сумракъ, въ которомъ мы живемъ.

Будемъ же у него учиться. Иногда трудно понять его съ перваго раза, потому что у него обыкновенно нътъ вступленій, объясненій, и онъ прямо входить въ

medias res, въ изображение минуты, пробудившей въ немъ поэтическую силу. Его стихи-какъ будто внезапная молнія поэтическаго озаренія дъйствительности. Первые куплеты обыкновенно исчерпывають содержание, и заключение часто есть только затихающий аккордъ. Наконецъ поэть, сосредоточиваясь на нѣсколькихъ стихахъ, часто небреженъ и неясенъ въ остальныхъ. Но зато, когда вникнемъ и поймемъ, насъ поразитъ совершенство этихъ пъсней. Стихъ Фета имъетъ волшебную музыкальность, и притомъ постоянно разнообразную; лля каждаго настроенія души у поэта является своя мелодія, и по богатству мелодій никто сь нимъ не можетъ равняться. Образность, реалистическая точность изображенія, см'ілость, незнающая преділовь, ніжность, грація, порывъ, разомъ уносящій насъ отъ земли въ область идеала, --- все это постоянныя принадлежности Фета. Напозволимъ себѣ выраженіе, которое, намъ каконецъ. жется. обнимаеть почти всю эту характеристику: стихи Фета всегда имѣють совершенную свъжесть; они никогда не заношены, они никакихъ другихъ стиховъ, ни своихъ, ни чужихъ, не напоминаютъ; въ нихъ нѣтъ и тъни усилія, сочиненія, надуманности; они свъжи и непорочны, какъ только-что распустившійся цвѣтокъ; кажется. они не пишутся, а раждаются цёликомъ.

Для такого обилія и совершенства поэзіи, для такой полной отзывчивости на каждый призывъ музы, очевидно. нужно обладать бодрою и ясною душою. И дѣйствительно, мы не найдемъ у Фета ни тѣни болѣзненности, никакого извращенія души, никакихъ язвъ, постоянно ноющихъ на сердцѣ. Всякая современная разорванность, неудовлетворенность, неисцѣлимый разладъ съ собой и съ міромъ — все это чуждо нашему поэту. Недаромъ онъ питаеть такую великую любовь къ Горацію и вообще къ древнимъ; онъ самъ отличается совершенно античною єдравостью и ясностью душевныхъ движеній, онъ нигдѣ не переходить черты, отдѣляющей свѣтлую жизнь человѣка отъ всякихъ демоническихъ областей. Самыя горькія и тяжелыя чувства имѣютъ у него безподобную мѣру трезвости и самообладанія. Поэтому чтеніе Фета укрѣпляеть и освѣжаетъ душу.

Вѣчный, нерукотворный памятникъ воздвигнулъ себѣ Фетъ! По яркости и законченности, онъ—явленіе необыкновенное, единственное; мы можемъ гордиться имъ предъ всѣми литературами міра и причислить его къ неумирающимъ образцамъ истинной поэзіи. Къ нашей радости, онъ пишетъ до сихъ поръ, и пишетъ съ тою же силой, съ неувядающей свѣжестью. Въ нынѣшній торжественный день всѣмъ намъ слѣдуетъ сердечно привѣтствовать его, сердечно желатъ безцѣнному поэту здоровья на многіе годы.

# НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПАМЯТИ ФЕТА.

(Нов. Врежя. 1892, 9 дек.)

Omnia praeclara tam difficilia, quam rara sunt. Spinozo.

Какъ трудно все на свътъ, какъ мучительно трудно! Едва закрылась могила Фета, какъ мы принимаемся произносить свои приговоры объ его стихахъ, обсужизначение его поэтической дъятельности. Можетъ вать быть лучше было бы помолчать, лучше бы переждать, пока затихнуть скорбныя чувства, пока образъ умершаго поэта перестанеть вставать между нами и его неумирающею поэзіею. Но молчать нельзя, необходимо торопиться и воспользоваться темъ, что внимание публики возбуждено, что у читателей на минуту возникъ вопросъ: что же такое Феть, и какъ намъ слъдуетъ цънить его? Для огромнаго большинства тёхъ, до кого дошло имя поэта, этотъ вопросъ, какъ извѣстно,-чистая загадка; теперь удобное время отвѣчать на вопросъ и загадку, таланта должны постараться и почитатели великаго писать, хотя бы сквозь слезы.

Фетъ былъ поэтомъ вполнѣ и до конца; и потому прославлять его значитъ тоже, что прославлять поэзію. И наоборотъ: для пониманія тайны поэтическаго творчества онъ такой живой и ясный примѣръ, какого дру-

#### НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПАМЯТИ ФЕТА

гого не найти. Онъ самъ, конечно, хорошо сознавалъ, что носитъ въ себѣ эту тайну, и часто выражалъ ее очень странными рѣчами. Онъ говорилъ, что поэзія и дѣйствительность не имѣютъ между собою ничего общаго, что какъ человѣкъ онъ—одно дѣло, а какъ поэтъ—другое. По своей любви къ рѣзкимъ и парадоксальнымъ выраженіямъ, которыми постоянно блестѣлъ его разговоръ, онъ доводилъ эту мысль даже до всей ея крайности; онъ говорилъ, что поэзія есть ложь и что поэтъ, который съ перваго же слова не начинаетъ лгать безъ оглядки, никуда не годится.

Люди, всею душою погруженные въ дъйствительнось, твердо въ нее върящіе и постоянно хватающіеся за нее всъми возможными способами, должны придти въ великій соблазнъ отъ такихъ ръчей. «Чъмъ хвалится, безумецъ!»

Значить, скажуть они, мы были правы, не находя въ поэзіи вкуса и невидя въ ней никакого толка. Но замѣтимъ, что поэть, говоря такія рѣчи, конечно, не хотѣлъ унизить то, чѣмъ онъ жилъ и дышалъ, то-есть поэзію. Онъ хотѣлъ только со всею рѣзкостью выразить, до какой степени поэзія *преобразуетъ* дѣйствительность, возводитъ ее «въ перлъ созданія»; какъ истый лирикъ, онъ хотѣлъ научить насъ, что внѣшній міръ есть только поводъ къ поэзіи, что она коренится и растеть лишь въ нашемъ внутреннемъ мірѣ. И, подумавши, мы убѣдимся, что поэтъ своимъ парадоксомъ хотѣлъ понизить достоинство не поэзіи, а дѣйствительности.

Мы, бѣдные жители земли, обречены на постояный обманъ. Вокругъ насъ все тлѣнъ и прахъ, все носитъ печать зла и безобразія. Но намъ во всемъ этомъ видится что-то прочное и твердое, намъ все это кажется тѣмъ единственнымъ, въ чемъ мы можемъ найти удовлетвореніе нашихъ желаній. И воть отчего мы преданы вѣчному исканію, вѣчной борьбѣ, вѣчному разочарованію. А между тѣмъ, у насъ есть истинная, не обманчивая дѣйствительность, которую мы забываемъ въ погонѣ за ложною; эта дѣйствительность—наше чувство, наша душа. Gefühl ist alles, «чувство—все», говоритъ Фаустъ у Гете. Кто признаетъ свою душу за настоящую дѣйствительность, для того этотъ міръ станетъ призрачнымъ. А кто, напротивъ, считаетъ этотъ призракъ полною и совершенною дѣйствительностью, тотъ долженъ душу свою считать чистою мечтою и видѣть въ поэзіи, въ этомъ прямомъ порожденіи души,—одну лишь ложь. Воть что хотѣлъ сказать нашъ лирикъ своимъ парадоксомъ.

Но призракъ ли міръ, или дѣйствительность, — не все ли равно? — онъ неотступенъ, онъ объемлетъ насъ отовсюду, онъ недаетъ намъ покоя и тянетъ насъ къ себѣ, иногда ласкаетъ и убаюкиваетъ, но чаще терзаетъ насъ. Гдѣ спасеніе, гдѣ убѣжище? Въ пѣснѣ, отвѣчалъ себѣ Фетъ, и онъ былъ правъ; тѣ пѣсни, которыя онъ пѣлъ всю жизнь, были дѣйствительнымъ его спасеніемъ, его освобожденіемъ отъ міра.

Всегда и всюду мы связаны, не можемъ двинуться, не можемъ ни о чемъ подумать, не встръчая помъхи, не тяготясь прошлымъ, не страшась будущаго, не стъсняясь окружающимъ. Но въ пъснъ мы вполнъ свободны, и кто умъетъ пъть, испытываетъ это великое блаженство. Пъніе, какъ молитва, принадлежитъ къ тъмъ человъческимъ дъламъ, которыя человъкъ можетъ дълать одинъ, про себя, и въ которыя человъкъ можетъ дълать одинъ, про себя, и въ которыяъ можетъ достигатъ полнаго своего удовлетворенія. Не будъ мы способны къ такимъ дъламъ, оъдственность нашей жизни увеличивалась бы неизмъримо. Поющему пѣсню, очевидно, ничего и никого не нужно, кромѣ самой пѣсни. Онъ поетъ только для себя, и чѣмъ лучше поетъ, тѣмъ больше и полнѣе услаждаетъ себя; но ему для этого нѣтъ нужды въ слушателяхъ или въ обстановкѣ, почти нѣтъ надобности въ поводахъ и въ предметѣ. Любящій пѣтъ готовъ приняться за пѣніе каждую свободную минуту.

Не истинная ли это загадка? Какимъ образомъ ложь можеть нась такъ утъшать? Какимъ образомъ мы способны вполнѣ насыщаться не какою нибудь дѣйствительностью и не самымъ чувствомъ нашей души, а именно этимъ воплощениемъ чувства въ звуки? Туть великая, глубокая тайна. Есть для насъ несказанная прелесть и отрада въ томъ, что мы останавливаемъ минуту среди непрерывно несущагося потока времени, уловляемъ опредъленный образъ среди зыблющейся и исчезающей действительности. Душа наша, какъ говорить Платонъ, родилась въ царствъ въчныхъ формъ, въчныхъ образцовъ существующаго, и она ищетъ на землѣ ихъ подобія. Все временное, неполное, случайное, неясное, слѣдовательно вся наша жизнь со всѣми ея событіями и чувствами не можетъ удовлетворить насъ. Намъ нужна неизмѣнная мысль, содержащаяся въ бѣгущихъ явленіяхъ; нужны незыблемые образы, краски, формы, которыя мы могли бы созерцать; нуженъ опредъленный строй звуковъ, который воплощалъ бы для насъ сущность нашего мятущагося чувства. Хоть на короткіе сроки, но мы вырываемся изъ потока жизни и съ великою отрадою чувствуемъ себя въ положени вичныхъ существъ, которыя не живуть, а только видять самую глубину всего живущаго, смыслъ всякаго чувства, всякаго мгновенія. Съ этой стороны Феть совершенно правъ: между жизнью и поэзіею существуеть полная противоположность.

Онъ превосходно понималъ свою поэтическую дѣятельность и часто выражаль это понимание съ удивительною ясностью. Въ одномъ стихотворении онъ просить красавицу хоть на мигь показать видъ, что она его любить, и подарить ему розу съ своей груди. Ему будеть сладокъ уже одинъ видь любви, и за розу онъ объщаеть большую награду-свой стихъ. Какія бы радости и горести съ тобой потомъ ни случились, говорить онъ красавицъ, но этотъ свътлый мигъ для тебя останется; ты можешь потомъ испытать въ жизни много потерь,

> Но въ стихѣ умиленномъ найдешь Эту вѣчно душистую розу 1).

И онъ правъ: роза дъйствительно навсегда осталась въ волшебномъ стихѣ. Вотъ почему, и въ томъ восторженномъ гимнѣ, который онъ пропѣлъ «Поэтамъ», онъ съ такою силою останавливается на той же мысли:

> Въ вашихъ чертогахъ мой духъ окрылился, Правду провидить онъ съ высей творенья; Этотъ листокъ, что изсохъ и свалился, Золотомъ впинымъ горитъ въ пъснопъньи.

Только у васъ мимолетныя грезы Старыми въ душу глядятся друзьями, Только у васъ благовонныя розы Въчно восторіа блистаютъ слезами<sup>2</sup>).

Не слѣдуетъ понимать этихъ словъ такъ, что стихи поэтовъ остаются навсегда въ памяти людской, что они переживають современность и, такимъ образомъ, какъ говорится, увъковъчивають извѣстныя имена и событія.



 <sup>&</sup>quot;Вечерніе огни", выпускъ 3-й, стр. 12.
"Вечерніе огнн", вып. 4-й, стр. 8.

Нѣтъ, смыслъ здѣсь совершенно другой: Фетъ восхищенъ тѣмъ, что у поэтовъ все принимаетъ форму вѣчности, облекается въ вѣчность. Пусть забудутъ поэта, пусть никто его не читаетъ; но, несмотря на это, самъ онъ, да и всякій, кто прочтетъ, видитъ эту вѣчную форму, эту «незыблемую мечту». Для нея уже нѣтъ времени, нѣтъ перемѣны, и она такъ же свѣжа, какъ въ первый день.

Въ послъднемъ, невыразимо трогательномъ стихотвореніи Фета (23-го окт.), повторенъ тотъ же мотивъ. Поэтъ уже дошелъ тогда до состоянія,

> Когда дыханье множитъ муки, И было-бъ сладко не дышать;

онъ уже называетъ свой домъ «обителью смерти»; и вдругъ эту обитель пробудилъ звукъ «райской струны», вдругъ послышался привътъ, отъ котораго «вскипѣла слеза» у поэта и освѣжила его тяжко горящіе, больные глаза. Онъ пожелалъ, чтобы эти мгновенныя слезы не пропали безслѣдно «на землѣ, гдѣ все такъ бренно», гдѣ и самъ поэтъ скоро станетъ бреніемъ, и вотъ онъ увѣряетъ:

> Ихъ сохранить на вѣкъ нетлѣнно Предъ вами старческая грудь.

Конечно, сохранить; въ этихъ стихахъ и для того, къ кому они обращены, и для всякаго, кто прочтетъ ихъ, навсегда сохранится чувство, которое ихъ внушило, и образъ поэта съ его старческой грудью, для которой больно дышать, съ горящими вѣками, которыя вдругъ увлажились отрадною слезою.

Фетъ пѣлъ почти наканунѣ своей смерти; ему до конца не измѣнила эта радость, это лучшее утѣшеніе

его жизни. Онъ самъ всегда живо чувствоваль и исповъдывалъ примиряющую и просвътляющую силу того чуднаго дара, которымъ обладалъ. Страдание не можетъ пьть; оно издаеть вопли или молчить. А кто поеть. тоть уже покориль свое страдание, тоть уже облекаеть его въ въчные образы, созерцание которыхъ есть самое чистое наслаждение. Въ одномъ изъ позднъйшихъ стихотвореній Фета, «муза» отказывается идти на призывь непонимающихъ ея поэтовъ и съ негодованіемъ говорить:

> Страдать! Страдають всв, страдаеть темный звбрь Безъ упованья, безъ сознанья; Но передъ нимъ туда навѣкъ закрыта дверь,

Гав радость теплится страданья<sup>3</sup>).

Для музы изъ всякаго страданія возникаеть радость, незнакомая

Ожесточенному и черствому душой,

и она хочеть приводить насъ къ этой радости, отучать насъ отъ ожесточенія и черствости.

Поэтическое настроеніе бываеть такъ сильно въ пъвцъ, что онъ даже отталкиваеть отъ себя дъйствительность, когда она мѣшаеть ему предаваться «радости страданья».

> Не нужно, не нужно мнѣ проблесковъ счастья, Не нужно мнѣ слова и взора участья, Оставь и дозволь мнь рыдать!

. . . . . Когда бы ты знала, какимъ сиротливымъ, Томительно-сладкимъ, безумно-счастливымъ Я горемъ въ душѣ опьяненъ! 4).

236

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> "Вечерніе огни", вып. 3-й, стр. 1. <sup>4)</sup> "Вечерніе огни", вып. 4, стр. 16.

### НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПАМЯТИ ФЕТА

## И въ другомъ мѣстѣ:

О, я блажень среди страданій! Какъ радъ, себя и міръ забывъ, Я подступающихъ рыданій Горячій сдерживать приливъ!<sup>5</sup>)

Значить, есть страданіе, которому сладко предаваться всею душою, есть муки, которыя выше и дороже спокойствія, въ которыхъ больше счастія, чѣмъ въ иныхъ радостяхъ. Лучше плакать о несбывшемся блаженствѣ, чѣмъ отказаться отъ высокаго стремленія души; бываютъ потери, въ которыхъ мы не хотимъ никакого утѣшенія, какъ бываетъ и смерть, которая лучше жизни.

Поэзія учить насъ этому упоенію горя, этому «безумному счастью». Мы поднимаемся съ нею въ какуюто сферу, гдѣ все прекрасно, и страданіе, и радость, гдѣ ничтоженъ всякій нашъ личный интересъ, а царствують лишь вѣчные, божественные образы истинно-человѣческихъ чувствъ и стремленій.

Этотъ міръ— намъ родной, но дъйствительность не даетъ намъ въ немъ оставаться. Очень хорошо поэтъ сравниваетъ себя съ соловьемъ, который всю ночъ «терзается» надъ розой.

> Но только-что сумракъ разгонитъ денница, Смолкаетъ зарей отрезвленная птица: И счастью и пъснъ конецъ.

14 дек.

5) Тамъ же, стр. 59.

237

# ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ.

(Русь, 1884, 1 мая).

Стихотворенія Графа А. А. Голенищева-Кутузова. Спб. 1884.

Кастальскій ключь волною вдохновенья Вь степи мірской изгианниковь поить. Цушк.

Рекомендуемъ эту книгу любителямъ поэзіи, если только есть еще на свътъ такіе любители, если есть люди, непоглощенные до конца ни биржевою игрою, ни движеніемъ по государственной службѣ, ни промышленностію и торговлею, ни политикою внѣшнею или внутреннею, люди, которые читаютъ еще что-нибудь кромѣ газетъ и для которыхъ поэзія составляеть одно изъ важныхъ дѣлъ жизни. Но намъ совершенно необходимо предположить существованіе такихъ людей; иначе намъ не къ кому было-бы обратиться съ тѣми замѣчаніями, которыя мы собрались высказать объ этой книгѣ стиховъ.

Первое впечатлѣніе, ею производимое, нельзя назвать благопріятнымъ. Мы говоримъ не про наружность; наружность очень привлекательна простотою, вкусомъ, удобствомъ. Но звукъ этихъ стиховъ нѣсколько слабъ, вялъ; повороты, переходы, заключенія ирическихъ изліяній и разсказовъ—не имѣютъ энергіи, не звучать ясно и опредѣленно.

Digitized by Google

#### **СТИХОТВОРЕН**ІЯ

Что касается до фактуры стиха, то любители поэзіи знають, какъ это важно. Своеобразная сильная мелодія есть настоящій даръ небесъ. Обыкновенные стихотворцы даже не имѣютъ понятія объ этомъ дарѣ и преспокойно пишуть на чужія мелодіи, на Пушкинскія, Лермонтовскія и т. д. Имъ кажется, что хорошо, когда стихи звукомъ и теченіемъ напоминають чужіе, то есть когда проявилась одна чистая подражательность. Въ этомъ отношеніи, мнѣ приходитъ на мысль одинъ очень крупный примѣръ. А. К. Толстой, поэтъ очень симпатичный, имѣлъ способность и къ своимъ собственнымъ мелодіямъ, напр.

> Осень. Осыпается Весь нашъ бѣдный садъ...

#### или

Гаснеть западъ вдали блёднорозовый...,

но, между прочимъ, онъ очень любилъ писать баллады изъ богатырской жизни; многія изъ нихъ имѣють яркія достоинства, и однако-же всѣ ихъ мелодіи не представляютъ своебразія, всѣ онѣ—только варіаціи на Пушкинскую мелодію.

> Какъ нынѣ сбирается вѣщій Олегъ Отмистигъ неразумнымъ Хазарамъ.

Пушкинъ въ этомъ стихотвореніи возвелъ въ перлъ созданія бывшія тогда въ ходу *думы* и далъ тотъ тонъ, который съ тѣхъ поръ безъ конца повторяется въ этого рода произведеніяхъ.

Другой примъръ. Феть почти никогда не береть ходячей мелодіи (которая, разумъется, сама по себъ не есть что-нибудь непозволительное). Онъ очень богать своими звуками, и онъ до послъдняго времени запъваеть на 17 новый, неслыханный прежде ладъ. Такъ недавно онъ написалъ удивительное стихотвореніе:

Измученъ жизнью, коварствомъ надежды. очень своеобразное по мелодіи. Отчасти, своеобразіе это зависить оть размѣра, котораго, кажется, еще никто не употреблялъ. Это-два ямба и два анапеста-размфръ чрезвычайно красивый. Напр.

> И такъ прозрачна огней безконечность, И такъ доступна вся бездна эфира, Что прямо смотрю я изъ времени въ вѣчность И пламя твое узнаю, солнце міра!

И неподвижно на огненныхъ розахъ Живой алтарь мірозданья курится; Въ его дыму, какъ въ творческихъ грезахъ, Вся сила дрожить и вся вѣчность снится.

И все, что мчится по безднамъ эфира, И каждый лучъ, плотской и беплотный, Твой только отблескъ, о солнце міра! И только сонъ, только сонъ мимолетный...

Замѣтьте, что и вторая стопа на нѣкоторыхъ стихахъ-анапесть, а въ другихъ и третья-ямбъ; но это не неправильность; это-разнообразіе, не нарушающее главной мелодіи.

Но не въ одномъ размъръ дъло. Пушкинъ, напримъръ, любилъ самые простые и одинаковые размъры; между тёмъ, никто съ нимъ и равняться не можетъ по разнообразію и опредѣленности мелодій. Положимъ, вы читаете:

> Когда владыка Ассирійскій Народы казнію казниль, И Олофернъ весь край Азійскій Его десницѣ покорилъ, и пр.,

а на слъдующей страницъ:

Альфонсъ садится на коня, Ему хозяинъ держитъ стремя. Сеньоръ, послушайтесь меня, Пускаться въ путь теперь не время, Въ горахъ опасно, ночь близка, и пр.,

то вы можете подумать, что это два совершенно различные размѣра; между тѣмъ это тотъ-же четырехстопный ямбъ.

И такъ, вотъ та сторона дѣла, съ которой стихотворенія гр. Голенищева-Кутузова, какъ намъ кажется, не производять выгоднаго впечатятьнія. Струны этой лиры какъ будто слабо натянуты. Не только въчный ямбъ утомителенъ, но и напѣвъ этого ямба не звучитъ живо и своеобразно, а ограничивается очень простою мелодіею и иногда падаетъ до совершенно беззвучной прозы.

Однако-же, это вѣдь только внѣшность. Вчитываясь въ эти стихи, не поражающіе сперва наружной яркостію, вы откроете въ нихъ внутреннія достоинства, соотвѣтствующія этимъ недостаткамъ: простоту пріемовъ, точность и ясность языка, прямоту и искренность чувства и наконецъ вездѣ—настоящую, ненатянутую, прямую поэзію, которая дѣйствуетъ тѣмъ неотразимѣе, что ея форма такъ проста. Есть стихотворцы, владѣющіе очень звучнымъ стихомъ и истинно поэтическимъ языкомъ; но читателю часто приходится досадовать, когда подъ этою оболочкой онъ не находитъ ясной поэтической мысли. Тутъ же—наобороть: подъ скромной внѣшностью открывается золотая струя поэзіи.

При такихъ свойствахъ этой музы, отчасти понятно, что ея достоинства выступають всего яснъ въ разскази. Спокойный эпическій тонъ ей сподручнье, чымъ лири-

### ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ

ческое напряжение. И дъйствительно, въ небольшихъ поэмахъ: «Старыя ръчи», «Дъдъ простилъ», «Разсвъть» и пр., разсказъ и описание необыкновенно хороши по точности, простоть и совершенной изобразительности. Если-бы не неловкія вступленія и финалы, которые иногда просто хочется откинуть, это были-бы вещи безупречныя по мастерству изложенія. И туть, когла по ходу дѣла разсказъ оживляется сильнымъ порывомъ лиризма, туть нашъ поэтъ достигаеть и наибольшей силы стиха, создаетъ самые лучшіе свои звуки. Таковы: метель и гроза въ «Дѣдъ простилъ», или безсонная ночь и восходь солнца въ «Разсвъть», и многія такія мъста. Выпишемъ одно.

> Прекрасна туча грозовая! Полнеба грудью обнимая, Илеть-и небо тёсно ей! Она жеветь, растеть и дышеть, И крылья мощныя колышеть, И хмуритъ черный валъ бровей. То взглянеть... то вновь смолкаеть Въ раздумыи страстномъ, и грозна Ея живая тишина. Идетъ, надвинулась, сверкнула Могучимъ взглядомъ; грянулъ громъ-И все смѣшалося кругомъ; Все въ тъмѣ и бурѣ потонуло.

Но что-же это за муза? До сихъ поръ мы все толкуемъ какъ эстетическіе сластолюбцы, жадные до образности и музыки, готовые

Для звуковъ жизнь не щадить.

Но въ чемъ-же состоить внутреннее содержание, какова душа этой поэзіи? Этоть вопрось будеть потрудные,

#### стихотворения

И говорить о немъ нельзя такъ развязно. какъ о ямбахъ и хореяхъ. Каждая муза имѣетъ свой взглядъ на міръ, свой особый способъ чувствовать и понимать и природу, и свою и чужую жизнь. Характеризовать музу гр. Кутузова тѣмъ труднѣе, чѣмъ больше въ ней простоты, искренности, чѣмъ меньше преувеличенія и напряженности. Однако-же вотъ черта, на которую можно, кажется, прямо указать. Нашъ поэтъ очень часто останавливается на мысли о смерти, и эта мысль имѣетъ у него особенный, именно какой-то свѣтлый характеръ.

Еще недавно, страхъ передъ смертью былъ намъ изображенъ другимъ художникомъ, покойнымъ И. С. Тургеневымъ. Въ «Стихотвореніяхъ въ прозѣ» встрѣчается множество варіацій, съ большою живостью представляющихъ тоску и отвращеніе, всякія волненія жизнелюбія, подымающіяся въ душѣ при видѣ неизбѣжнаго конца.

Чувства эти очень естественны, но вовсе не рѣдкость другое, болѣе спокойное отношеніе. Порывы чувства и горькіе опыты научаютъ многихъ становиться выше любви къ жизни, и обыкновенно поэты въ своихъ созерцаніяхъ смерти—идуть дальше не только простой боязни, но и вообще печали и мрака.

Помните-ли вы, любезный читатель, стихи Баратынскаго? Это въ полномъ смыслѣ—гимнъ смерти.

> Ты—дочь верховнаго эоира. Ты—свътозарная краса; Въ рукъ твоей—олива мира, А не губящая коса.

Когда возникнулъ міръ цвѣтущи Изъ равновѣсья дикихъ силъ, Въ твое храненье Всемогущій Его устройство поручилъ.

И ты летаешь надъ твореньемъ

И въ немъ прохладнымъ дуновеньемъ Смиряещь буйство бытія.

Ты укрощаешь возстающій Въ безумной силѣ ураганъ;

Даеннь предѣлы ты растенью,

А человѣкъ? Святая дѣва! Передъ тобой, съ его ланитъ – Мгновенно сходятъ пятна гнѣва, Жаръ любострастія бѣжитъ.

**. . .** . **. . . . . . .** .

Недоумѣнье, принужденье— Условье смутныхъ нашихъ дней— Ты—всѣхъ загадокъ разрѣшенье, Ты—разрѣшенье всѣхъ цѣпей!

Конечно, это больше отвлеченныя мысли, такъ-сказать изложение смысла смерти; но чувство очевидно проникаетъ собою эти чудесные стихи.

У гр. Кутузова смерть является въ болѣе конкретныхъ формахъ; онъ уловляетъ опредѣленныя черты того глубокаго смысла, который она имѣетъ для человѣка, и онъ любитъ вглядываться въ этотъ смыслъ. Это вовсе не страхъ, не отчаяніе, не покорность; нѣтъ, тутъ говоритъ только живое чувство житейской тъмы, которое охватываетъ поэта по какому-нибудъ поводу, иногда не содержащему въ себѣ ничего мрачнаго или печальнаго. Смерть есть выходъ изъ этой тъмы. «Три свиданія (стр.47), конечно, — свиданія съ музою; при третьемъ свиданіи она говорить:

Пойдемъ́туда, гдѣ нѣтъ ни счастья, ни кручины, Гдѣ умолкаетъ шумъ ненужной суеты, Гдѣ льдами вѣчными покрытыя вершины Глядятъ на міръ и жизнь съ безстрастной высоты!

При наступлении весны, мысль поэта обращается все туда же, къ той же важной темѣ; его «Весенняя дума» (стр. 52) оканчивается такъ:

Вижу сквозь праздникъ, сквозь пламя и радугу лѣта, Образъ иной красоты, неизмѣнно спокойный, Слышу сквозь пѣсни, сквозь шумъ треволненья нестройный Тихую ласку и прелесть инаго привѣта!

Вижу подъ саваномъ бѣлымъ уснувшую землю, Мирз водворила вз ней смерти цълебная сила; Взоръ успокоенный къ небу съ земли я подъемлю— Въ вѣчной лазури тамъ вѣчныя блещутъ свѣтила!

Этотъ образъ вѣчности въ видѣ спокойной бѣлой зимы, озаряемой звѣздами-выразителенъ и прекрасенъ.

Безсмертіе, надежда на «вѣчный покой и вѣчную любовь», конечно, составляють твердыя вѣрованія нашего поэта. Но его мысли о смерти интересны для насъ больше всего по ихъ отношенію къ жизни, по тому, какъ ими озаряется жизнь. Насъ поражаетъ, когда у него «въ трезвый мигъ душевнаго досуга», «въ случайной тишинѣ» такъ легко является мысль о смерти,—

Внезапно прозвучить, какъ дальній голосъ друга, Грядущаго конца таинственный привътъ (стр. 56).

Чокаясь бокалами при «Встрѣчѣ новаго года» (стр. 64), поэть почувствоваль, какъ шевельнулось у всѣхъ доброе чувство—

### ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ

На мигъ передъ живымъ участьемъ Смирилась власть враждебной тьмы.

Но этотъ лучъ среди тьмы сейчасъ же принесъ ему болѣе общее и широкое напоминаніе.

Но мнѣ какой-то голосъ странный Вдругъ прошепталъ привѣтъ иной,— Привѣтъ таинственный, нежданный, Неслыханный дотолѣ мной. И я взглянулъ: въ красѣ безстрастной, Сверкая вѣчной бѣлизной, Издалека съ улыбкой ясной Мнѣ смерть кивала головой!

Такова для него смерть: она одарена безстрастною красою и смотритъ на него съ ясной улыбкой.

Три поэмы: «Старыя рѣчи», «Дѣдъ простилъ», «Разсвѣть», поэмы, невольно обратившія на себя большое вниманіе читателей и составляющія, конечно, лучшее право гр. Кутузова на званіе дѣйствительнаго поэта, всѣ эти поэмы въ своей завязкѣ основаны на смерти, или на близости смерти. Въ живыхъ образахъ вы видите, какъ смерть разрѣшаетъ узлы, сплетаемые жизнью, какъ она есть прямой и желанный выходъ илъ житейской тьмы.

Узелъ завязывается тъмъ, что человъку, ради своего счастья и ради счастья любимаго существа, приходится жертвовать счастьемъ другаго человъка. Въ первой поэмъ самый узелъ не успъваетъ затянуться; передъ лицомъ смерти тутъ мгновенно

Жаръ любострастія бѣжить.

Въ «Разсвѣтѣ» съ большою и тонкою правдою описано безъисходное сплетеніе, въ которое стали дѣйствующія лица, и смерть во всей своей красѣ является на помощь главному герою:

#### стихотворения

Я смерти видѣлъ взглядъ. Великая отрада Была въ спокойствіи ея нѣмаго взгляда: Въ немъ чуялся душѣ неслыханный привѣть, Въ немъ брезжилъ на землѣ невиданный разсвѣть! Казалося, дотоль я не имѣлъ понятья Объ утренней красѣ безоблачныхъ небесъ: Теперь—весь дольній міръ въ разсвѣтѣ томъ исчезъ; Я неба чувствовалъ безстрастныя объятья, Я погружался въ нихъ—и становилось мнѣ Все бепечальнѣе, все легче въ типинѣ (стр. 251).

Въ поэмѣ «Дѣдъ простилъ» самая исторія разсказана не въ столь конкретныхъ и ясныхъ чертахъ, какъ въ «Разсвѣтѣ»; но развязка—превосходна. Это— «Дѣдъ простилъ!» невольно напоминаетъ русскую поговорку о скончавшихся: «Богъ его уже простилъ»; смслъ этой смерти есть настоящее, радостное освобожденіе отъ земнаго ига, не простой выходъ, не наказаніе, а именно прощеніе.

Мы остановились на той черть музы нашего поэта, которая показалась намъ ясною и выдающеюся; да и предметь, о которомъ шла ръчь, показался намъ достойнымъ вниманія читателей. Ибо смерть имъетъ свою важность даже по сравненію съ внъшнею и внутреннею политикою. Размышленіямъ о смерти издавна приписывается особая сила и польза; они ведутъ насъ въ высокія области.

Мы указали только одну характерную черту музы этого новаго «изгнанника въ степи мірской», какъ Пушкинъ называетъ поэтовъ; пусть читатели сами ближе и польте позцакомятся съ этой прекрасной музой.

247

## Сочинонія Графа А. Голенищева-Кутузова.

Т. І-ІІ. Спб. 1894.

Изъ отчета о десятомъ присуждении Пушкинскихъ премій въ 1894 году.

Между нашими поэтами послѣдняго періода гр. А. А. Голенищевъ-Кутузовъ уже давно занимаетъ очень видное мъсто. Поэтовъ мы разумъемъ въ тъсномъ смыслъ этого слова, т. е. тъхъ, которые пишутъ стихами. Послъдній періодъ нашей поэзіи мы считаемъ приблизительно съ турецкой войны. До этого времени продолжалось еще вліяніе, извѣстное подъ названіемъ шестидесятыхъ годовъ; тогда поэзія была въ загонѣ, и крѣпко держались и писали только три извѣстных поэта: Майковъ, Полонскій и Фетъ, такъ ОТР историкъ нашей поэзіи долженъ будеть этими именами обозначить цълый періодъ своей исторіи. Но къ концу семидесятыхъ годовъ стали появляться новые писатели стиховъ и понемногу ихъ явилось чрезвычайное множежество; восьмидесятые годы представляють такое обиліе стиховъ и стихотворцевъ, какого никогда не бывало въ

### СОЧ. ГР. А. ГОЛЕНИЩЕВА-КУТУЗОВА

русской литературѣ. Въ этой толпѣ показался и гр. Кутузовъ и постепенно занялъ свое выдающееся положеніе. Эпохою, когда установилась его извѣстность, нужно считать появленіе трехъ его поэмъ: Старыя рючи, 1879 года, Дюдъ простилъ, 1881 года и Разсењтъ, 1882 года.

Увлечение стихотворствомъ, пережитое, или переживаемое нами, большею частію есть явленіе неправильное, указывающее на то, что въ литературѣ понизились строгія требованія и получили просторъ низменные вкусы. Стихи плѣняють читателей и писателей прежде всего однимъ своимъ звукомъ; для многихъ достаточно правильнаго размѣра и риемъ, чтобы получить большое удовольствіе. Является, такимъ образомъ, возможность удовлетворять себя и другихъ самымъ дешевымъ способомъ, достигнуть цѣли одною внѣшнею постройкой. Если затъмъ вложить въ эту постройку доброе чувство, обращение къ религіознымъ, или патріотическимъ предметамъ, или же выражение любви, печали, радости, и т. п., то выйдетъ стихотвореніе, лучше котораго многіе и желать не хотять. Самый ясный примъръ такихъ произведеній-ть стихотворенія. которыя пишутся въ различныхъ сектахъ протестанства и употребляются тамъ при богослужении. Въ сущности это-только риемованная проза.

Конечно, стихотворцы часто идутъ дальше, пытаются подражать тѣмъ истинно-поэтическимъ стихотвореніямъ, которыя имъ извѣстны. Но и тутъ совершается тотъ же обманъ: когда писатель больше или меньше успѣетъ поддѣлаться подъ форму, онъ бываетъ увѣренъ, что достигъ дѣйствительной поэзіи. Онъ усвоиваетъ чужой языкъ и чужое теченіе рѣчи и думаетъ, что ка-

## 250 гр. а. а. голенищевъ-кутузовъ

кое бы то ни было содержаніе такимъ образомъ уже получить поэтическое достоинство. Красота и сладость стихотворной рѣчи не всѣмъ доступны, однакоже дѣйствують на очень многихъ, и тогда обыкновенно сильно дѣйствують. И вотъ является желаніе подражать, а подражаніе, которое само въ себѣ ничего дурного не представляетъ, здѣсь опасно, такъ какъ можетъ остановиться на внѣшности и не достигнуть врутренняго зерна.

Какъ бы то ни было, на Руси всегда было много охотниковъ писать стихи. Въ послѣдній періодъ они только выступили публично, стали печататься—чего не смъли дѣлать прежде, когда въ журналахъ и въ публикѣ требованія были очень подняты, и стихи, чтобы появиться въ печати, должны были имѣть высокое достоинство. Послѣ Пушкина и Лермонтова, рядомъ съ Майковымъ, Полонскимъ и Фетомъ, нельзя было являться съ слабыми стихами,—такъ требовала тогдашняя строгая критика. Но постепенно литература расширилась, понизилась, и вступленіе недаровитаго новичка въ литературу перестало быть событіемъ, для кого-нибудь замѣтнымъ.

Самое дурное въ этомъ обиліи стиховъ не то, что большинство ихъ слабы, а то, что и у тѣхъ ихъ стихотворцевъ, которые обнаруживаютъ нѣкоторое дарованіе, мы находимъ отсутствіе школы, не видимъ вліянія нашихъ великихъ поэтовъ. Русская школа стиховъ уже существуетъ со временъ Пушкина, и даже можно сказать со временъ Жуковскаго и Батюшкова. Но, вмѣсто того, чтобы сохранять превосходныя преданія этой школы, наши новые стихотворцы, будучи, очевидно, очень мало знакомы съ нею, принимаются писать по руководству своего собственнаго вкуса, не воспитаннаго на чте-

## соч. гр. а. голенищева-кутузова

ніи свѣтилъ родной поэзіи, или же подражаютъ современнымъ европейскимъ поэтамъ, всегда находящимъ у насъ себъ читателей. Дъло дошло до того, что явились даже подражатели французскимъ декадентамъ. Въ этомъ отношении гр. Кутузовъ представляетъ замѣчательное и очень пріятное явленіе, онъ истинный питомецъ русской школы, онъ можетъ быть даже прямо названъ подражателемъ Пушкина. Вслъдствіе этого вышло, что онъ очень замѣтно выдѣлился среди другихъ своею безупречностію, безукоризненнымъ вкусомъ. Велико или мало его дарованіе, много или не много онъ создалъ, но все имъ написанное чуждо явныхъ и грубыхъ недостатковь; ни одна пьеса не оскорбляеть вкуса. Другіе стихотворцы, не лишенные таланта, страдають или напыщенностію и вычурностію языка, или надуманностію и напряженностію чувсть и мыслей, или темнотою, безпорядкомъ, растянутостію, незаконченностію изложенія. У гр. Кутузова не видно было такихъ грѣховъ, хотя бы его пьесы и не имѣли въ себѣ ничего блестящаго и поразительнаго, какъ онъ обыкновенно у него и не имѣють.

Русская школа стиховъ, полный представитель которой—Пушкинъ, есть очень строгая школа. Она не терпить ничего фальшиваго, искусственнаго, смутнаго, она стремится къ правдивости, простотъ и опредѣленности. Таковъ въ музыкъ Глинка, а въ поэзіи Пушкинъ. Въ этомъ ихъ высшая, несравненная красота. Мериме справедливо говорилъ, что у Пушкина «поэзія чуднымъ образомъ расцвѣтаетъ, какъ бы сама собой, изъ самой трезвой прозы».

Можно сказать, что эта сдержанность и строгость обнаруженія, составляющая главную черту всякаго изя-

251

щества, доведена у гр. Кутузова до послѣдняго края, до какой-то стыдливости и стѣсненности. Онъ боытся повысить голосъ; онъ такъ упорно избѣгаетъ всего эффектнаго, крика, рѣзкаго поворота рѣчи, что иногда впадаетъ въ монотонную скороговорку. Вообще, звучность, пѣвучесть рѣдко встрѣчаются въ его стихахъ, хотя онъ, очевидно, къ нимъ способенъ: большею частію стихи его не имѣютъ яснаго напѣва и не легко остаются въ памяти.

Приведемъ стихотвореніе, которое пояснитъ наше замѣчаніе:

О муза, не зови и взоромъ не ласкай!

Во взорѣ этомъ и призывѣ,

И въ сердца сладостно-мучительномъ порывѣ

Мић чувствуется вновь утраченный мой рай. Но въ свѣтломъ томъ раю я гость чужой и лишній, Повсюду за собой влача унынья гнетъ..... Къ чему жъ подъ пепломъ жаръ давнишній Мић душу черствую порой томитъ и жжеть?

Не вспыхнеть пламень чудотворный,

Не вырвется изъ усть напѣвъ былой любви..... Въ чертогъ сіяющій изъ мрака ночи черной Умолкшаго пѣвца, о муза, не зови!

(Т. I, стр. 215).

Въ этомъ стихотвореніи очень мало пѣнія, хотя оно разбито на куплеты. Между шестистопными ямбами здѣсь замѣшаны три четырехстопныхъ стиха,—въ первомъ куплетѣ второй стихъ, во второмъ куплетѣ—третій, въ третьемъ куплетѣ—первый. Такимъ образомъ нѣтъ правильной мелодіи. Далѣе стихъ:

«И въ сердца сладостно-мучительномъ порывѣ» имѣетъ цезуру тамъ, гдѣ остановка произношенія почти невозможна. По этому, и по вялости нѣкоторыхъ другихъ стиховъ, стихотвореніе похоже на прозу, хотя оно хорошо по содержанію и по точности и выразительности словъ и оборотовъ.

О стихотворномъ теченіи рѣчи вообще говорить трудно; но, намъ кажется, достаточно одного, двухъ примѣровъ, чтобы убѣдиться, что поэтъ не очень чутокъ къ требованіямъ пѣнія рѣчи. Напримѣръ стихъ:

«И кажется мнѣ-ихъ покой» (I, 214)

для другого поэта показался бы нестерпимымъ. Или, другой поэтъ вмѣсто стиха:

«Слеталися со всёхъ сторонъ» (I, 213)

непремѣнно поставилъ бы:

Со встахъ слеталися сторонъ;

вмѣсто:

«На твой вызовъ смѣло я отвѣчу» (I, 16) поставилъ бы:

Смъло я на вызовъ твой отвъчу;

вмѣсто:

«Я пристально порой гляжу назадъ» (I, 203) поставиль бы:

Порой іляжу я пристально назадъ.

И такъ далѣе.

Разбирать такіе случаи, показывать, почему удареніе второго ямба должно быть очень ясное, чтобы стихъ лучше звучалъ, — это завело бы насъ слишкомъ далеко. Мы хотъли только подтвердить примърами, что нашъ авторъ, очевидно, не гонится за звучнымъ пѣніемъ

## 254 гр. а. а. голенищевъ-кутузовъ

ì

словъ. Отсюда объясняются разные мелкіе недочеты, попадающіеся у нашего поэта. Онъ вообще не отличается звонкостію риемъ, но иногда это доходить до крайности, напр.:

> «Но ужасъ жизни созналъ я И слезъ потокомъ залился!» (П,22)

Намъ встрѣтился также—horribile dictu!— шестистопный стихъ безъ цезуры; именно:

> «Когда къ потерянному чувству нѣть возврата» (II, 183)

Эта малая забота о звучности указываеть намъ на вкусы поэта. Съ этими вкусами совершенно согласно то, что его почти неизмѣнный размѣръ—ямбы, какъ у Пушкина, при томъ не только четырехстопные, а часто пятистопные и еще чаще—шестистопные. Шестистопный ямбъ, какъ извѣстно, отличается монотонностію; между тѣмъ, можетъ быть за это самое онъ особенно любимъ нашимъ поэтомъ, который владѣетъ въ совершенствѣ этимъ спокойнымъ размѣромъ и даетъ ему, смотря по надобности, очень различныя теченія. Вотъ напр. стихотвореніе, включенное въ поэму Въ туманю:

«Давно ль та ночь была? Давно ль та пѣснь звучала Побѣдной радостью? Но, горечи полно, Раздумье блѣдное теперь намъ отвѣчало: Давно! Уже ль всему конецъ? Уже ль предъ злою силой, Слѣпой, какъ смерти мракъ, случайной, какъ волна, Должна смириться страсть? Сознанье говорило: Должна!

Digitized by Google

## соч. гр. а. голенищева-кутузова

И, какь дитя, упавъ предъ милой на колѣни, Я плакалъ, я молилъ: бѣжимъ въ далекій край! Но взоръ ея твердилъ на всѣ мольбы и пени: Прощай! (П, 206)

Мелодія этихъ стиховь очень своеобразна.

Таковы особенности стихотворнаго склада V гр. Кутузова. Что касается до языка, то въ немъ очень ясно слышно подчинение Пушкину. Лексический составътоть же самый; гр. Кутузовъ любить употреблять даже слова пушкинскаго языка, которыя уже устарѣли. напр. заутра вмъсто завтра, предразсуждение вмъсто предразсудокъ, и т. п. Вообще, можно замътить, что нашъ поэть охотно держится такъ называемаго стихотворнаго русскаго языка, говорить ложе, чело, уста. вмѣсто постель, лобъ, губы и т. д. Нѣкоторое излишнее пристрастие къ этому языку иногда даетъ неправильный тонъ стихамъ. Вотъ, напримъръ, начало стихотворенія Зарница:

Въ дни дътства, помню я, бывало, передъ сномъ Встревоженъ отблескомъ далекихъ молній ночи, Я ложе покидалъ и, стоя подъ окномъ, Въ мерцающую даль вперялъ съ тревогой очи. Полна, казалось мнъ, грозой ночная типь..... Но отворялася сосъдняя свптлица, И няня старая входила... «Что) не спипь?» Шептала мнъ она, «не бойся—то зарница..... Ни бури, ни грозы не будетъ». —И внималъ Я съ дътской върою словамъ успокоенья. —«Зарница,» —отходя ко сну, я повторялъ, И тяхія ко мнъ слетали сновидънья.... (I, 197).

Поэть дальше сравниваетъ эту сцену съ тъмъ душевнымъ состояніемъ, когда уже «наступилъ вечеръ 18

255

его жизни», но въ душѣ иногда вспыхиваютъ мерцанія страстей. Приведенное начало этого прекраснаго стихотворенія имѣетъ, намъ кажется, какую-то невѣуность въ тонѣ. Ребенокъ, «покидающій ложе», «вперяющій очи» и т. д. представляетъ слишкомъ много торжественности.

Предыдущія замѣчанія могуть показаться придирчивыми или мелочными; но мы хотѣли ихъ исчерпать, чтобы сперва характеризовать по возможности внюшнюю форму нашего поэта, форму, которая отсутствіемъ блеска, уклоненіемъ отъ всякаго эффекта можеть на первый разъ произвести невыгодное впечатлѣніе. Теперь мы обратимся къ внутреннему содержанію, заключенному въ этой формѣ.

Гр. Кутузовъ подражаетъ Пушкину въ стихосложеніи, въ языкѣ, во вкусѣ, простотѣ,---но онъ старается подражать ему также въ правдивости, и слъдовательно перестаетъ быть какимъ бы то ни было подражателемъ, какъ только вопросъ касается самаго существа его поэзіи. Въ самомъ дѣлѣ, едва ли возможно указать, что его образы и настроенія навѣяны на него произведеніями какого-нибудь другого поэта. Эти понытки высказаться такъ серьозны, идуть изъ такой сердечной глубины. что и вь мысль не приходить сомнѣваться въ ихъ са-Меньше, чѣмъ о комъ-нибудь другомъ, мобытности. можно сказать, что гр. Кутузовъ шутить или играеть поэзіею; эта сдержанная муза никогда не улыбается и говорить лишь то, что ею прочувствовано, да и это говорить лишь на половину. Такимъ образомъ, тотъ, кто вчитается въ эти стихи, невольно полюбить пробивающуюся въ нихъ золотую струю неподдѣльной поэзіи.

Сочиненія гр. Кутузова состоять изъ лирическихъ стихотвореній, заключающихся въ первомъ томѣ, и изъ поэмъ, занимающихъ второй томъ; среди поэмъ есть, вчрочемъ, одна «драматическая сцена», Смерть Святополка.

Лирическія стихотворенія разделены на шесть отдѣловъ. Очень жаль, что не указаны годы стихотвореній, какъ это сдѣлано относительно поэмъ. Но невозможно сомнѣваться, что порядокъ стихотвореній приблизительно хронологическій. Первый, слѣдовательно самый ранній отдѣль (стр. 1-40), имъетъ смѣшанное содержаніе. Второй отдѣлъ (стр. 43-64) посвященъ войнѣ. именно нашей послёдней турецкой войнѣ. Третій отдёль (стр. 67-94) весь занять любовью, отношеніями, какъ кажется, къ одному и тому же любимому существу. Четвертый отдѣлъ (стр. 97-116) состоить изъ стихотвореній, называемыхъ «на случай». Пятый отдѣлъ (стр. 119-166) содержить наиболье «объективныя» произведенія, даже переводы и подражанія. Наконецъ, шестой отдёль (стр. 169-218) есть уже чисто субъективный, вполнѣ лирическій; вмѣстѣ съ тѣмъ этоть отдѣлъ. очевидно послѣдній по времени, есть самый большой и самый важный.

Въ этой лирикѣ душевное настроеніе поэта, характеръ его музы успѣлъ выразиться со многихъ и различныхъ сторонъ. Тутъ мы можемъ изучать постоянныя черты этой поэзіи. Намъ кажется, главныя черты выступаютъ въ слѣдующемъ стихотвореніи:

Какъ странникъ подъ гнѣвомъ палящихъ лучей. Средь Богомъ сожженныхъ, безводныхъ степей. Бреду я житейскимъ путемъ, и давно Усталое сердие тоской сожжено. 257

Ни тѣни отрадной, ни жизни кругомъ, Ни тучи, ни бури на небѣ моемъ! Безгромное небо, безбрежная даль,—

Нѣмое раздумье, нѣмая печаль..... Но изрѣдка видятся въ смутной дали Предѣлы цвѣтущей и юной земли, Подъемлются призраки рощъ и садовъ, Сверкающихъ водъ и зеленыхъ холмовъ.

Въ прохладъ незримой воздушной волны Струится дыханье любви и весны, Таинственно кто-то манить и зоветь, Желаннаго счастія въсть подаеть. И духъ, оживан, стремится туда, Гдъ зыблются рощи, гдъ свътить вода, Гдъ отдыхъ и тёнь, и любовь, и привъть, Какихъ на земль не бывало, – и нъто! (I, 184).

Мы видимъ тутъ, какого рода та *тоска*, которан такъ часто выражается у нашего поэта. Міръ, въ которомъ онъ совершаетъ «житейскій путь», кажется ему жестокою степью. Такъ и Пушкинъ считалъ себя «изгнанникомъ»

Въ степи мірской, печальной и безбрежной.

и находилъ отраду лишь въ томъ, что

Кастальскій ключъ волною вдохновенья Въ степи мірской изгнанниковъ поитъ.

Этоть мрачный взглядъ на жизнь въ большей или меньшей степени встръчается у всъхъ поэтовъ, и Гёте остроумно замъчаеть, что нужно темное облако для того, чтобы радуга нарисовалась на немъ во всей красъ. Мракъ, которымъ облекается міръ у поэтовъ, происходитъ отъ того, что, какъ говоритъ нашъ поэтъ, для инхъ въ «смутной дали»

#### соч. гр. а. голенищева-кутузова

«Подъемлются призраки рощъ и садовъ, Сверкающихъ водъ и зеленыхъ холмовъ».

Призраки, идеалы живуть въ ихъ душѣ, такіе свѣтлые и прекрасные, что все вокругъ кажется тусклымъ и безобразнымъ. У нашего поэта этотъ идеалъ такъ силенъ и нѣженъ, что поэтъ даже отказывается искать на землѣ прекрасной дѣйствительности; онъ прямо говорить, что ему видятся радости и красоты,

«Какихъ на землѣ не бывало и нѣтъ!»

Воть настроеніе, которое отзывается во многихъ стихотвореніяхъ поэта. Онъ прислушивается къ звуку и присматривается къ формѣ своихъ неуловимыхъ мечтаній, и онъ твердо въ нихъ вѣритъ, онъ думаетъ, что все совершится, все достигнется, но только не на землѣ, а тамъ, за предѣлами нашей жизни,

«Подъ солнцемъ вѣчнаго фокоя и любви». (І, 180)

Разумѣется, эти общія черты еще не исчерпывають образа этой музы. Напримѣръ, ен тоска не носить въ себѣ какого-нибудь отчаянія, или мучительныхъ порывовъ, или презрѣнія и ненависти къ людямъ. Поэтъ просто жалуется на «житейскую тьму», на пустоту, холодъ, истому, чаще всего на безплодную «суету» жизни. Но все это истинно тяготитъ его, и онъ нигдѣ забыть не можетъ ни своей степи, ни своей жажды Кастальскаго ключа. Вотъ одно изъ прекраснѣйшихъ его стихотвореній:

Въ альботъ Г. П. Данилевскому.

Я измѣнилъ служенью музъ.— И ужъ давно мірскою степью,

#### ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ.

Съ Парнаса сосланный, влачусь, Гремя суетъ житейскихъ цѣпью. Но вы вашъ заповѣдный храмъ Вдругъ растворили предо мною: Какой блестящею толпою Избранниковъ я встрѣченъ тамъ! Со страхомъ въ сонмъ ихъ величавый Вхожу, цѣпей своихъ стыдясь, И посреди любимцевъ славы Привѣтствую смиренно васъ. (I, 112) ÷₹÷

Намъ кажется, что всякій читатель узнаеть здѣсь и пушкинскій стихъ, и пушкинскій языкъ, и пушкинскій вкусъ; но выраженія— «Гремя суеть житейскихъ цѣпью» и «Вхожу, цѣпей своихъ стыдясь», во-первыхъ превосходны и представляють тоть же стихъ, языкъ и вкусъ, а во-вторыхъ по смыслу своему очень характерны для гр. Кутузова. Да и смиреніе, котораго, конечно, не могло быть въ этомъ случаѣ у Пушкина, не составляетъ здѣсь простой учтивости.

Тоскующій поэть смотрить на весь міръ своимъ особымъ взглядомъ. Онъ зорокъ, онъ не принадлежить къ тѣмъ, которые углублены въ себя и питають свою поэзію лишь своими чувствами. Онъ видить и любить природу, и, можетъ быть, о ней написалъ лучшіе свои стихи; онъ видитъ людскую жизнь съ ея красотой и ужасомъ; онъ видитъ не только свою любовь, но и ту женщину, которую любить. Но на всѣхъ его картинахъ лежитъ особый оттѣнокъ. Изъ всѣхъ временъ дня онъ считаетъ лучшимъ временемъ—ночь; изъ временъ года его больше всего привлекаетъ зима; изъ всякихъ мѣстностей онъ считаетъ лучшею—люсъ; изъ всѣхъ минуть жизни онъ готовъ считать не только самою важною, но и самою свѣтлою минутою—смерть.

Война вызвала у нашего поэта рядъ стихотвореній, превосходныхъ по глубокому и чистому чувству. Онъ полонъ ужасомъ отъ ея страданій и высоко вдохновленъ героизмомъ страдальцевъ ѝ тѣмъ милосердіемъ, которому война открываетъ такое широкое поприще. Тутъ у поэта является и горячій патріотизмъ, и та энергія стиха и языка, которая у него, большею частію, неожиданна. Напримѣръ, описывая Шествіе войны, онъ говорить:

> Она идеть — и смерть за ней вослѣдъ, Безглазая и жадная, несется. . . . (I, 48)

Или вотъ начало стихотворенія *Въ ожиданіи*, изображающаго время предъ взятіемъ Плевны:

> Какимъ-то медленнымъ огнемъ Душа усталая томима. За часомъ часъ и день за днемъ, Ненастье, желтые листы, Осенней вьюги завыванье, Въ умѣ недвижныя мечты, Въ груди немолчное страданье! Примчится вѣсть издалека, Круюмъ запахнетъ кровью братской, И вновь безмолвіе, тоска, Покой—ужаснѣй муки адской! (I, 55)

Кто помнить ту осень, тоть найдеть это описание не преувеличеннымъ. А стихъ «кругомъ запахнеть кровью братской» безподобенъ, особенно въ своемъ контекстѣ.

Полнъй взглядъ поэта на войну высказанъ имъ въ стихотвореніи «Средь камней и крестовъ безвременныхъ могилъ» (I, 62).

#### ГР. А. А. ГОЛЕНИЩЕВЪ-КУТУЗОВЪ

Любовь къ женщинѣ у нашего поэта лишена того пыла и порыва, которые свойственны страсти; чувство сосредоточивается на глубокой и простой нѣжности къ любимому существу и очень отчетливо переходитъ въ совершенно одухотворенное отношеніе. Очень типическимъ можетъ считаться слѣдующее стихотвореніе:

> Мой другъ, когда во дни разлуки, Печально голову склоня, Одна, сквозь слезъ сердечной скуки, Ты ропщешь и зовешь меня;

Когда на вздохъ твой затаенный Украдкой ночь даеть отвѣть И въ мракѣ призракъ мой влюбленный Призывно шепчеть страсти бредъ,— Мечтой свѣтящіяся очи Ты въ этотъ мракъ не устремляй. Не вѣрь, не вѣрь обманамъ ночи И на призывъ не отвѣчай! Знай: эта ночь, и звѣздъ мерцанье, И бредъ, и призраки впотьмахъ, И страсти знойное дыханье— Все это тлѣнъ, все это прахъ!

Когда въ живыхъ меня не будеть. А дума върная твоя И въ той разлукъ не забудетъ Ни дней минувшихъ, ни меня;

Когда душѣ не станетъ мочи Ввѣряться новымъ, лживымъ снамъ— Къ тебѣ придутъ иныя ночи, И ты вздохнешь къ инымъ звѣздамъ. На вздохъ тоски той одинокой, Средь безразсвѣтной темноты, Въ ночи холодной и глубокой

#### соч. гр. а. голенищева-кутузова

Призывъ мой вновь услышишь ты. Тогда. . тогда лишь безъ сомнѣнья Повѣрь ему и отозвись: Ни лжп, ни лести, ни забвенья, Ни самой смерти не страшись. Что смерть! Изъ мрака дольней бездны Возьметъ безтрепетно тебя И унесетъ въ чертогъ падзвѣздный Любовь безсмертная моя! (I. 81)

Стоить сравнить это стихотвореніе съ Лермонтовскимъ Любовь мертвеща, чтобы почувствовать разницу между беззавѣтною, но чистою любовью, и чувственною страстью, доведенной до чудовищности, а потому и не содержащей дѣйствительнаго чувства.

Множество другихъ предметовъ, которыхъ касается нашъ поэтъ, могли бы послужить поводомъ къ характеристикѣ его поэзіи. Онъ любитъ деревню, любитъ русскую природу и, кажется, чѣмъ она проце, тѣмъ ему любезнѣе. Два стихотворенія: Родному люсу (I, 186) и Духъ рощи (тж. 188) рисуютъ съ особенной любовью впечатлѣнія лѣса, съ трудомъ уловимыя словами, смутныя, но по своему сильныя.

Но не лирическія стихотворенія, а поэмы составляють, по нашему мнѣнію, самую важную часть произведеній гр. Кутузова. Этимъ поэмамъ онъ больше всего обязанъ своею извѣстностію, и въ нихъ дѣйствительно его талантъ обнаружился въ наибольшемъ размърѣ своихъ силъ. Для лирика у него часто не достаетъ порыва, его стихъ не довольно быстръ, пѣвучъ и громокъ. Для эпоса эти свойства менѣе нужны; спокойный разсказъ движется медленнѣе, свободнѣе и тонъ его ровнѣе. Между тѣмъ, авторъ получаетъ полный просторъ для воплощенія своей мысли, и по мѣстамъ, гдѣ тече-

ніе событій ускоряется, самъ увлекается этимъ теченіемъ и достигаеть выразительности даже высшей, чёмъ въ своей лирикъ. Мастерство разсказа тогда становится удивительнымъ. Воть, напримѣръ, мѣсто изъ поэмы «Дюдъ простилъ»:

> И князь проснулся; понемногу Пришелъ въ себя. Со всёхъ сторонъ Все было тихо . . . «Слава Богу, Крестясь, сказаль онъ, -- это сонъ!» И въ то же самое мгновенье Шаговъ раздалось приближенье; Дверь отворилась . . . Князь глядить: Предъ нимъ слуга его стоитъ, Въ смятеньи странномъ шепчетъ что-то, Потупивъ въ землю робкій взоръ: «Княжны нѣтъ въ спальной . . . видѣлъ кто-то За садомъ тройку» . . . . Что за вздоръ? Старикъ тревожно усмѣхнулся: «Я не совсѣмъ еще проснулся», Подумалъ онъ; взглянулъ вокругъ, Потомъ, не говоря ни слова, Закрылъ глаза, открылъ ихъ снова И въ ужасъ поднялся вдругъ. «Гдѣ дочь? . . . Кто говорить: не знаю? Сейчасъ найти, позвать ее! Иль нътъ . . . постой . . . не понимаю . . .» Но онъ ужъ понялъ-понялъ все! (II, 141)

Туть душевныя движенія начерчены съ совершенной отчетливостію. Выписки, впрочемъ, не могуть дать полнаго понятія о достоинствахъ отдѣльныхъ сценъ, потому что сила каждой сцены опирается на все предшествующее описаніе лицъ и событій. Очень хороши, напримѣръ, въ этой же поэмѣ описанія метели (П, 144, 145) и грозы (тж. 160—161), но сила этихъ описаній безмѣрно увеличивается отъ того, что съ метелью борется князь, а грозы съ волненіемъ ждетъ его страдающая дочь.

Сюжеты трехъ главныхъ поэмъ гр. Кутузова, безъ сомнѣнія, составляютъ самое лучшее въ его созданіяхъ: такъ что, если мы и найдемъ недостатки въ развити и выполнении, то не можемъ, однако, не чувствовать глубокой силы мыслей, положенных въ основание этихъ поэмъ, и не видъть ясной образности того воплощенія въ лицахъ и дъйствіяхъ, которое далъ своимъ мыслямъ поэть. Замыселъ вездѣ имѣеть простоту и неотразимую силу. Это-немногосложныя, обыкновенныя, очень ясныя и глубоко трогательныя исторіи. Общая тема та, что среди житейской тьмы, житейской суеты вдругъ пробуждаются въ душахъ людей новыя чистыя чувства. Память смертнаго часа, какъ извъстно, считается лучшимъ средствомъ, чтобы сохранять насъ отъ грѣха и поддерживать на правомъ пути. Такъ и у нашего поэта-появление смерти заставляеть людей одуматься и понять сусту своихъ страстей. Въ другомъ мъстъ я уже говориль о томъ свътломъ видъ, въ которомъ нашему поэту является смерть <sup>1</sup>). Какъ Баратынскій, онъ готовъ сказать ей:

> Ты—дочь верховнаго Энира, Ты—свѣтозарная краса . . . . Ты—всѣхъ загадокъ разрѣшенье, Ты—разрѣшенье всѣхъ цѣпей.

Въ поэмѣ «Старыя ръчи» завязывается страст ная любовь между молодымъ человѣкомъ и замужнею

1) Замътки о Пушкинъ, стр. 243-247.

женщиной. Уже назначено первое свидание, какъ вдругъ мужъ попадается въ бъду, --- проигрывается и подвергается припадку, приводящему его на край гроба. Жена вдругъ чувствуеть жалость къ человѣку, который былъ ей ближе отца и матери, и чувствуетъ стыдъ передъ мыслію о своихъ любовныхъ затъяхъ. И отвергнутый обожатель тоже начинаеть понимать, что пробуждение этихъ чувствъ дало любимой имъ женщинѣ «новую чистую красоту». (II, 109)

Въ поэмѣ «Дидъ простилъ» власть мірской суеты обнаруживается въ томъ, что дочь убъгаетъ отъ отца, чтобы выйти замужь за любимаго человѣка. Такимъ образомъ завязывается тотъ узелъ, на которомъ основаны всѣ три поэмы, узелъ, состоящій въ томъ, что счастіе одного человѣка составляеть горе для другого. Дочь приходить къ отцу просить прощенія, когда онъ уже умеръ; и вотъ она чувствуетъ за собою вину непоправимую, неизгладимую. Вина передъ умершими, вообще, ---жестокая вина; столько же, какъ любовь, она составляеть обыкновенно опору для нашихъ върованій въ загробную жизнь. Начинается драма, въ которой покойдъйствуетъ какъ живое и властное никъ лицо. Дочь смотрить на себя, какъ на непрощенную грѣшницу и сокрушается:

> Съ боязнью страстной и тоскою Повсюду кары ищеть слѣдъ И мнитъ себя одну виною Всѣхъ золъ, и недуговъ, и бѣдъ. Ей въ жизни все едино стало. По цѣлымъ днямъ она, быва то, Сидить недвижно, затая Въ душь завъяное желанье, Сидить и смотрить внутрь себя

И слушаеть свое страданые. Летять часы, проходять дни... Не властны, миится ей, они Страданій тьхь исполнить мьру. Она сама теряеть въру, Ждеть — и не ждеть ... Но наконець Надъ нею сжалился отецъ! (II, 154)

Послѣ этого краткаго, точнаго и сильнаго описанія того, что дѣлается въ душѣ героини, —слѣдуеть развязка — ее убилъ громъ среди того дождя, о которомъ она молилась. Тутъ всѣ обстоятельства такъ тѣсно и искусно связаны, что нельзя не подивиться мастерству этихъ страницъ. Вотъ разрѣшеніе узла, завязаннаго жизнію. Эта смерть лучше, чѣмъ эта жизнь. Какъ въ первой поэмѣ отреченіе отъ страсти прекраснѣе, чѣмъ увлеченіе страстію, такъ и здѣсь въ смерти больше благости и красоты, чѣмъ въ жизненныхъ радостяхъ и стремленіяхъ этихъ людей. Мы вмѣстѣ съ поэтомъ подымаемся въ область идей, высоко парящихъ надъ земнымъ добромъ и зломъ.

Третья поэма «Разсельны» есть самое совершенное произведеніе гр. Кутузова. Молодой человѣкъ пріѣзжаеть въ деревню на свадьбу дѣвушки, съ которой быль коротко знакомъ лѣть пять назадъ. Между ними возникаеть такая сильная любовь, что невѣста отказызываеть жениху наканунѣ дня свадьбы. Женихъ посылаеть вызовъ герою; они стрѣляются и герой раненъ такъ, что находится на волосъ отъ смерти. Тутъ въ немъ происходитъ глубокій переворотъ: онъ видитъ разсельть новаго лучшаго пониманія жизни и міра. Въ немъ утихаеть всякая страсть; онъ понимаетъ красоту смерти и холодно отворачивается отъ любимой дѣвушки. Полное отрѣшеніе отъ жизни изображено съ удивительною ясностію и силою. Справедливо кто-то замѣтилъ, что это описаніе напоминаетъ сцены, когда князь Андрей (въ Войню и Мирю) лежитъ раненный на Аустерлицкомъ полѣ, когда потомъ снова раненъ подъ Бородинымъ и, наконецъ, когда умираетъ. У гр. Кутузова своеобразенъ очень свѣтлый характеръ этихъ минутъ душевнаго возвышенія надъ міромъ.

Мы говорили здѣсь не о всѣхъ произведеніяхъ нашего поэта, даже не о всѣхъ наиботѣе замѣчательныхъ. Намъ хотѣлось только показать, что его поэзія можетъ достигать величайшей глубины и красоты. Два тома его стиховъ очень обильны содержаніемъ, и если бы останавливаться на всѣхъ счастливыхъ образахъ, на всѣхъ глубокихъ и вѣрныхъ чертахъ, на каждомъ живомъ, искреннемъ и простомъ чувствѣ, то мы не скоро бы кончили.

Во всякомъ случаѣ, по нашему мнѣнію, сочиненія гр. А. А. Голенищева-Кутузова составляють дѣйствительное пріобрѣтеніе нашей литературы, очень цѣнное и прочное пріобрѣтеніе, и, конечно, вполнѣ достойны, чтобы увѣнчать ихъ полною Пушкинскою преміею.

## Ө. И. Тютчевъ.

(Нов. Время, 1886, 4 сент.)

Біографія Өедора Ивановича Тютчева. Соч. И. С. Аксакова. Москва, 1886.

На этой книгѣ соединились два прекрасныхъ имени, и конечно будутъ только поддерживать одно другое. Имя Тютчева, которое знатоки дѣла произносятъ съ высокимъ уваженіемъ, вовсе не имѣетъ у насъ той извѣстности, какой оно заслуживаетъ. Это одинъ изъ нашихъ классическихъ поэтовъ, а его знаютъ очень мало. И вотъ, является книга такого извѣстнаго писателя, какъ И. С. Аксаковъ, въ которой съ любовью и серьозностію подробно изложены ходъ и значеніе поэтическихъ произведеній Тютчева, и вмѣстѣ изображена жизнь этого человѣка, одного изъ замѣчательнѣйшихъ русскихъ людей по уму и убѣжденіямъ.

Предметь очень любопытный. Тютчевь—вѣдь это поэть еще пушкинской плеяды; онъ только четырьмя годами моложе Пушкина, и Пушкинъ самъ еще печаталъ его стихи въ своемъ "Современники»". И кромѣ того, Тютчевъ — славянофилъ, политическій писатель, одинъ изъ людей, краснорѣчиво и громко проповѣдывавшихъ свои мнѣнія среди общества. Все это изложено вь книгѣ; но біографъ сдѣлаль еще больше, онъ повель рѣчь вообще о славянофильствѣ, объ основныхъ убѣжденіяхъ всего этого направленія, такъ что читатель найдетъ здѣсь не только точное и тщательное изложеніе мнѣній Тютчева, но и нѣкоторое исповъданіе въры самого И. С. Аксакова, изложеніе ученія, которое было ему завѣщано и которое онъ развиваль.

Довольно, кажется, такого, чѣмъ можно заинтересоваться. Туть дѣло касается нашей литературы и умственной жизни за цёлую половину столётія. Какъ поразительно и поучительно, напримъръ, то, что Тютчевъ создалъ себѣ свое славянофильство совершенно независимо, живя за границей, безъ всякихъ вліяній изъ Москвы. Разгадка конечно заключается въ его великомъ патріотизмѣ, который только подстрекался и поддерживался его сношеніями съ западными людьми и его заботами о политическихъ дълахъ Россіи. Въ чуткомъ сердиѣ, въ серьозномъ умѣ, изъ любви къ Россіи послѣдовательно сложились взгляды на ея назначение и на ея отношения кь Западу. Можно сказать объ Тютчевѣ, что онъ понималь самую душу русскаго народа. Вспомните эти незабвенные стихи, обращенные къ Россіи:

> Не пойметъ и не замѣтитъ Гордый взоръ иноплеменный, Что сквозитъ и тайно свѣтитъ Въ наготѣ твоей смиренной.

Непстомленный ношей крестной, Всю тебя, земля родная, Въ рабскомъ видъ Царь небесный Исходилъ, благословляя.

Что̀ касается вообще до стихотвореній Тютчева, то нъть сомньнія, что это произведенія высшаго порядка,

полная и чистая поэзія. Конечно, есть причина, почему они не имѣли успѣха. Въ нихъ ясно, что поэть не отдается вольно своему вдохновению и своему стиху. Чудесный языкъ не довольно пъвучъ и свободенъ, поэтическая мысль, хотя и яркая и граціозная, не рвется безотчетно и потому не подмываеть слушателя. Но это полное обладание собою, эта законченность мысли и формы не исключаеть поэзіи; у Тютчева есть порывы, стоны и крики, тонкости и наивности, не уступающія никакимъ увлекающимся и заливающимся въ своемъ пѣніи поэтамъ. Не-поэтическаго, прозы, у него нътъ въ стихахъ, и всю свою поэзію онъ даеть намъ въ вилѣ настоящаго, чистаго золота, какимъ она явилась у него въ душѣ. Онъ былъ человѣкъ глубокаго образованія и тонкаго вкуса, и это отразилось и на содержании и на формѣ его стиховъ. Кто возьметь его, какъ онъ есть, тоть испытаеть самое полное наслаждение, какое можеть лать поэтическое творчество.

Говорить-ли о другой сторонѣ книги, о славянофильскомъ ученіи? Предметъ слишкомъ общиренъ для маленькой замѣтки. Скажемъ только, что всякій, желающій серьозно познакомиться съ основами этого ученія, долженъ читать эту книгу, и кто не читалъ ее, тотъ еще не имѣетъ права разсуждать о славянофильствѣ.

# Д. Д. Минаевъ.

(Заря 1870, ноябрь).

Пъсни и поэмы Д. Д. Минаева. С.-Петербургъ. 1870 г.

На первой страницѣ этой книги напечатаны слѣдующіе восемь стиховъ,—начало поэмы "Юлій Цезарь":

> Межъ многихъ истинъ обветшалыхъ, Сентенцій древнихъ, общихъ темъ, Читалъ нерѣдко я въ журналахъ: "Въ нашъ вѣкъ нельзя писать поэмъ."— И рядъ рецензій запоздалыхъ Теперь внушить хлопочеть всѣмъ, Что ты, Шекспиръ (прости ихъ, Боже!), И сапош-одно и тоже.

Ну Господь съ вами, г. Минаевъ! Кто-же и когда хотътъ внушать подобную мысль? Какъ ни мало мы видимъ хорошаго въ той журналистикъ, которая возставала противъ искусства и стремилась уронить его значеніе, все-таки мы должны признать, что такого безсмыслія, какое приводитъ г. Минаевъ, никто не проповъдывалъ. Говорились разныя вещи; говорилось, напримъръ, что гораздо полезнъе для общества быть сапожникомъ, нежели Рафаэлемъ; что сколько-бы мы ни читали Шекспира, отъ этого не увеличится число людей, носящихъ сапоги: что прежде, чъмъ обучать дътей грамотъ и поэзіи, нужно сшить имъ сапоги; что безъ Шекспира человъчество могло-бы существовать, тогда какъ безъ сапогъ множество людей погибло-бы отъ лихорадокъ. горячекъ и другихъ болѣзней... Словомъ, говорились веши ни мало не остроумныя, ни мало дѣла не разъясняюшія и даже вовсе не нужныя, вовсе къ дѣлу не относящіяся, но, во всякомъ случаѣ, вещи, имѣвшія подобіе человъческаго смысла, и даже плънявшия читателей своею удобопонятностію, чрезвычайной легкостію, съ которою они укладывались въ головѣ, незанятой другими мыслями. Но кто-же говорилъ, что Шекспиръ и сапогиодно и тоже? И въ какомъ смыслѣ, даже самомъ ненужномъ и ничего незначущемъ, можно понять такую рѣчь? Если знаменитый критикъ, на вопросъ: что лучте-Шекспирь или сапоги?-смѣло отвѣчалъ: сапоги, то этимъ онъ хотѣлъ только сказать, что онъ усмотрѣлъ громадное и существеннъйшее различие между Шекспиромъ и сапогами, — именно, что Шекспиръ будто-бы принадлежить къ разряду самыхъ ненужныхъ предметовъ, тогда какъ сапоги принадлежать къ наинужнъйшимъ. Сапоги-въ мысли критика-примъръ и образецъ вещи презираемой, но совершенно необходимой; Шекспиръпримѣръ и образецъ вещи превозносимой и прославляемой, а между тъмъ излишней.

И такъ, никто не говорилъ, и не могъ говорить, что Шекспиръ и сапоги одно и тоже. Въ подобной нелъпости нельзя обвинять русскую литературу, несмотря на все обиліе этой литературы всякими нельпостями.

Такимъ образомъ, первая страница новой книжки стиховъ г. Минаева убѣдила насъ, что мы напрасно стали-бы искать у этого поэта точности, что ни мысль,

273

ни слово его не слушаются и скачуть въ стихи нѣсколько независимо отъ его воли, отчего могуть произойти весьма забавныя и совершенно неожиданныя сочетанія. Перелистывая книжку, мы невольно увлеклись отыскиваніемъ примѣровъ этого рода путаницы въ словахъ и мысляхъ, и рѣшились показать нѣсколько такихъ образчиковъ читателямъ, въ твердой увѣренности доставить имъ большое удовольствіе. Вѣроятно нѣкоторые читатели помнятъ шуточные стихи, въ которыхъ умышленно нагорожено всякихъ нелѣпостей, напримѣръ:

> Отчего у лошадей Не растуть во рту лимоны? Оттого, что у Дидоны На помаду для сельдей Вышло двадцать пять рублей.

Эти стихи далеко не могуть внушать той веселости, какую въ насъ возбудила совершенно безъискусственная, отнюдь не предумышленная путаница, встръчающаяся въ стихахъ г. Минаева. Напримъръ:

> И, тёнь бросая на песокъ, Повисли листья кипариса На мёстё храма Сераписа. (стр. 7)

Кипарисъ, какъ извъстно, имъетъ не листъя, а чешуйки; тонкія и частыя вътки, усаженныя этими чешуйками, обыкновенно не висятъ, а подымаются къ верху и вмъстъ съ крупными вътвями прижаты къ стволу дерева, отчего и происходитъ всему свъту извъстная стройная форма кипариса. Но для г. Минаева, который, если ему повъритъ, живетъ и гуляетъ

Средь хладныхъ Невскихъ береговъ (стр. 22),

#### пъсни и поэмы

то есть на самой водѣ, или на льду рѣки Невы, для него, какъ видно, всѣ деревья равны, и кипарисъ похожъ на иву.

> Воть каратель общественныхь ранъ! Для толпы онъ теоріи строить, Для себя-же—*домовъ караванъ*. (стр. 51)

Это не мы говоримъ о г. Минаевѣ, а г. Минаевъ обличаетъ такъ какого-то журналиста. Насъ веселитъ при этомъ то, что дома у этого журналиста могутъ двигаться и должно быть гуськомъ путешествуютъ по улипамъ Петербурга. Караванъ домовъ также хорошъ, какъ спънъ струй. Но то-ли еще бываетъ въ нашей просвѣщенной столицѣ!

> По проспектамъ, гдѣ мчатся *чуть септь* Рысаки, лихачи, катафалки, Попадая подъ дышла каретъ... (стр. 193)

Удивительно! Г. Минаевъ увѣряетъ, что чуть свътъ уже начинаютъ носиться по улицамъ кареты, рысаки и лихачи, тогда какъ извѣстно, что Петербургъ спитъ долго,—смотри хоть у Гоголя "Невскій проспектъ". Но всего удивительнѣе то, что чуть свѣтъ начинаютъ носиться по проспектамъ катасбалки. Катафалкомъ называется то возвышеніе, которое устраивается въ церкви, въ храмѣ Божіемъ, и на которое ставится гробъ съ мертвецомъ, когда совершаются надъ нимъ погребальные обряды. Какимъ образомъ катафалки могутъ въ Петербургѣ выскакивать изъ церквей и носиться по улицамъ, это понять весьма мудрено. Говорятъ, по ночамъ встаютъ мертвецы изъ могилъ; но чтобы среди дня по улицамъ гуляли катафалки, это мы слышимъ въ первый разъ.

• 3.

Можеть быть, г. Минаевь разумѣль подъ катафалкомъ что нибудь другое, напр., погребальныя дроги, или балдахинъ, или иной подобный предметь; но и въ такомъ случаѣ непонятно, почему эти предметы являются чуть свитъ и зачѣмъ они мчатся, когда имъ приличествуеть двигаться медленно и безшумно.

Вообще, предметы путаются у г. Минаева въ двойномъ отношении, въ отношении ко времени и въ отношении къ пространству. Время г. Минаевъ назначаетъ совершенно случайно, больше всего ради риемы. Напримѣръ, пародія на Некрасова начинается такъ:

> Стой яміцикъ! лошадки въ мылѣ всѣ... Жарко пхать поутру.

При обыкновенномъ теченіи явленій природы, поутру бываетъ прохладно; но, ради стиха, баринъ, которому приписаль эту рѣчь г. Минаевъ, увѣряетъ ямщика, что утро—время очень неудобное для ѣзды, что жарко вхать поутру. Открытіе по истинѣ неожиданное!

Въ отношеніи къ пространству, предметы попадають у г. Минаева не на тѣ мѣста, гдѣ имъ слѣдуетъ быть, а куда нибудь мимо, хотя иногда не далеко. Описывая роскошные дома Петербурга, г. Минаевъ говорить:

#### Бель-эгажь,

Гдп статуи подъ каждою нишей. (стр. 274)

Статуи попали *подъ ниши*, хотя ниша есть ничто иное, какъ углубленіе въ стѣнѣ, сдѣланное нарочно для того, чтобы *внутри его* поставить статую. Отдаленные потомки будутъ весьма удивлены, узнавъ, что въ Петербургѣ, въ комнатахъ бель-этажей было много статуй и для нихъ дѣлалось множество нишъ, но что статуи ставились не въ нишахъ, а *подъ ними*, подъ каждою нишей. Впрочемъ, случаются примѣры путаницы, которые нельзя поставить ни въ какое соотношеніе съ категоріями пространства и времени. Напримѣръ, цѣломудріе Весты г. Минаевъ воспѣваетъ слѣдующимъ образомъ.

> Но богиня оставалась Непреклонна и чиста, Для лобзанья не рышалась Раскрывать свои уста. (стр. 191)

> Бывши школьникомъ чрезъ мѣру, Онъ люнивъ былъ, словно волъ. (стр. 258)

Ну кто же и когда считалъ вола—примѣромъ лѣности? Обыкновенно его считаютъ образцомъ терпѣнія и труда. Какъ все ужасно путается въ стихахъ г. Минаева! Катафалки скачутъ, дома ходятъ караванами, утромъ бываетъ жарко, статуи стоятъ подъ нишами, кипарпсы опускаютъ листья къ землѣ, волы предаются праздности, и женщины, когда вздумаютъ поцѣловаться, раскрываютъ ротъ!

Но не довольно-ли? Не скажуть-ли читатели, что мы придираемся къ пустякамъ, ловимъ промахи п не обращаемъ вниманія на содсржаніе стиховъ г. Минаева, на его прекрасныя намъренія и высокія мысли? Увы, мы того мнѣнія, что подобная путаница въ словахъ свидѣтельствуетъ о великой путаницѣ въ мысляхъ. Намъ безконечно надоѣла вся эта литература, которая носится съ высокими замыслами, съ благородными цѣлями, а между тѣмъ неспособна связатъ двухъ мыслей, не умѣетъ употреблять словъ въ ихъ настоящемъ смыслѣ, не можетъ построить ни единой фразы правильной логически. Мы завалены книгами и журналами, которыхъ читать невозможно, до того они переполнены пустозвонствомъ и пустомельствомъ, реторикою во всъхъ ея возможныхъ видахъ, оть реторики высоконарной до реторики цинической, безтолковщиной и безсмыслицей, которая обнаруживаеть часто съ первой строки и уже навѣрное съ первой страницы. И все это претендуеть на серьозное значение, все это обличаеть, караеть, просв'ыцаеть, проводить новыя идеи и возвышенные взгляды. Идеи и тенденціи сдѣлались покровомъ, подъ которымъ свободно распускаются и процвѣтають невѣжество, тупость, безграмотность, отсутствіе всякой д'бйствительной мысли, всякаго д'бйствительнаго образованія. Прогрессивные писатели, которыхъ у насъ такое множество, чуть-ли не убъждены, что здравый смыслъ дёло лишнее, что нётъ нужды заботиться о связи мыслей и правильномъ и ясномъ ихъ выражении. что всѣ ошибки, всякая неопрятность рѣчи и мыслиискупаются великимъ достоинствомъ-прогрессивнымъ направленіемъ. При такомъ глубокоплачевномъ состояніи литературы, право не дурно указывать, что люди, претендующіе на роль двигателей прогресса, въ сущности не умѣютъ соблюдать самыхъ простыхъ требованій догики и здраваго смысла.

Мы готовы, впрочемъ, сказать нѣсколько словъ и объ идеяхъ г. Минаева. Онъ поэтъ прогрессивный, и потому поэзіи въ его стихахъ вовсе не полагается. Идеи же, которыя онъ проводитъ, очень часто подобны тѣмъ, какими наполняются азбуки и прописи,—что, по нашему мнѣнію, должно поставить въ великую похвалу поэту, такъ какъ это весьма справедливыя и хорошія идеи, а легко могло случиться, что онъ сталъ-бы проповѣдывать какія-нибуль

прогрессивныя дикости и нельпости. Г. Минаевъ вооружается противъ роскоши и разврата, отъ которыхъ, какъ извъстно, погибли многія государства; онъ требуетъ милосердія и состраданія къ бъднымъ и несчастнымъ, осмѣиваеть пороки, взятки, тщеславіе и т. д. Воть, для примъра, сгихотвореніе, едва-ли не лучшее въ книжкѣ:

#### Учись, мой другъ!

Всегда какъ куколка одътъ, Какъ дѣвочка завитъ, Смышленный Федя въ восемь лѣтъ Семью дивить. Но больше всѣхъ дивится онъ, Что весь семейный кругъ Твердить ему со всѣхъ сторонъ: Учись, мой другъ!..

Разбогатѣлъ въ короткій срокъ Отецъ его старикъ,

Но никогда прочесть не могъ Двухъ дёльныхъ книгъ. Онъ въ клубахъ время убиваль, Забывъ про свой недугъ, Но сыну строго завѣщалъ:

Учись, мой другь!..

Въ атласъ и шелкъ облечена, Внимая похваламъ, Его татап вся предана Однимъ баламъ.---Но, сына гладя иногда Перстами нѣжныхъ рукъ, Мать шепчетъ сыну безъ стыда: Учись, мой другь!..

Его красивая сестра Въ толпѣ другихъ наядъ Бѣжитъ ужь съ самаго утра Въ Юсуповъ садъ, Скользитъ съ мальчишками по льду, Злословитъ межъ подругъ, А брату крикнетъ на ходу: Учись, мой другъ!

У Феди брать есть; онъ живеть, Спустивнии рукава; Игрокъ онъ, пьяница и моть, Гласитъ молва. Но даже онъ свой разговоръ Умѣлъ окончить вдругъ, Схвативнии Федю за вихоръ:

Учись, мой другъ!...

Французъ наставникъ сохранялъ Огонь въ своей крови: Служанокъ въ домѣ соблазнялъ,

Пилъ l'eau de vie,--Пропѣть двусмысленный куплеть Любилъ друзьямъ въ примѣръ, Но даже онъ давалъ совѣтъ:

Учись, mon cher!

Учись, мой другъ!... Какъ твой отецъ Умвй пріобрѣтать,

Какъ братъ жуируй подъ конецъ,

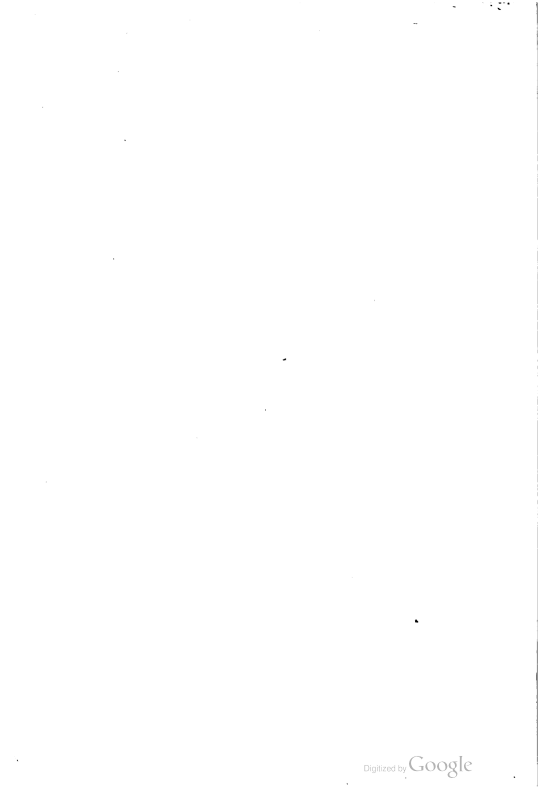
Будь строгъ какъ мать, Какъ твой наставникъ, безъ заботъ Смотри на жизнь вокругъ... Тебѣ ученье въ прокъ пойдетъ— Учись, мой другъ!...

Право, это недурно, за исключеніемъ нѣкоторой путаницы въ выраженіяхъ, безъ которой у г. Минаева ни-

когда дѣло не обходится. Напримѣръ, петербургскія барышни, катающіяся на конькахъ, названы, безъ всякой сколько-нибудь понятной причины, наядами. Но, вообще говоря, стихотвореніе хорошо и по мысли, и по развитію. Оно можетъ служить достойнымъ образчикомъ таланта г. Минаева. При нѣкоторыхъ предосторожностяхъ, напр. еслибы г. Минаевъ пересталъ задаваться высшими взглядами и тенденціями, если-бы онъ по возможности избѣгалъ иностранныхъ словъ, напр. наяда, катафалкъ, кипарисъ, ниша, караванъ и пр., словъ, которыхъ значеніе, можетъ быть, для него не столь ясно, какъ значеніе русскихъ словъ,—отчего и происходитъ не вполнѣ умѣстное ихъ употребленіе,— нашъ поэтъ могъ бы, очевидно, писать очень недурные куплеты нравственно-сатирическаго содержанія.

9 ноября

конецъ.



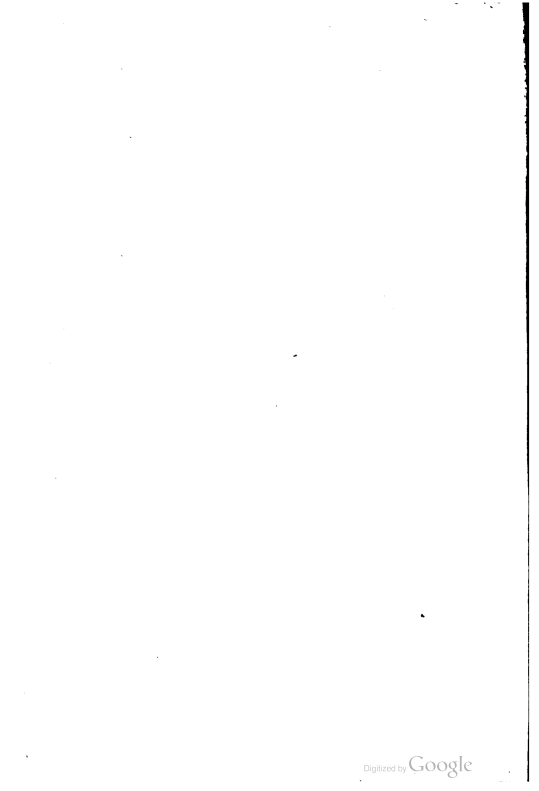
Digitized by Google

• • • •

. . .

·

,





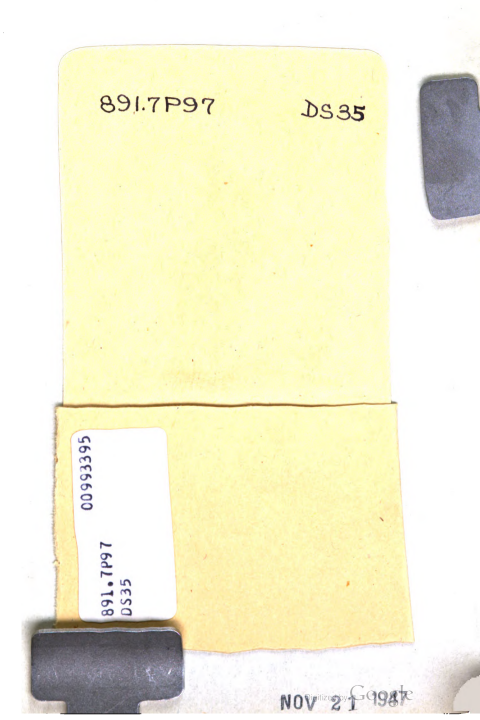


.

## COLUMBIA UNIVERSITY LIBRARIES

This book is due on the date indicated below, or at the expiration of a definite period after the date of borrowing, as provided by the library rules or by special arrangement with the Librarian in charge.

| DATE BORROWED  | DATE DUE | DATE BORROWED | DATE DUE |
|----------------|----------|---------------|----------|
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
|                |          |               |          |
| C28 (946) M100 |          |               |          |



### A UNIVERSITY LIBRARIES

due on the date indicated below, or at the efinite period after the date of borrowing, as ibrary rules or by special arrangement with charge.

| DATE DUE | DATE BORROWED | DATE DUE |     |
|----------|---------------|----------|-----|
|          |               |          | ţ   |
|          |               |          |     |
|          |               |          | -   |
|          |               |          | ĺ   |
|          |               |          | ł   |
|          |               |          |     |
|          |               |          | -   |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          | 120 |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          |               |          |     |
|          | •             | 1<br>    |     |
|          |               |          |     |

ALL TRANSPORT



