

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

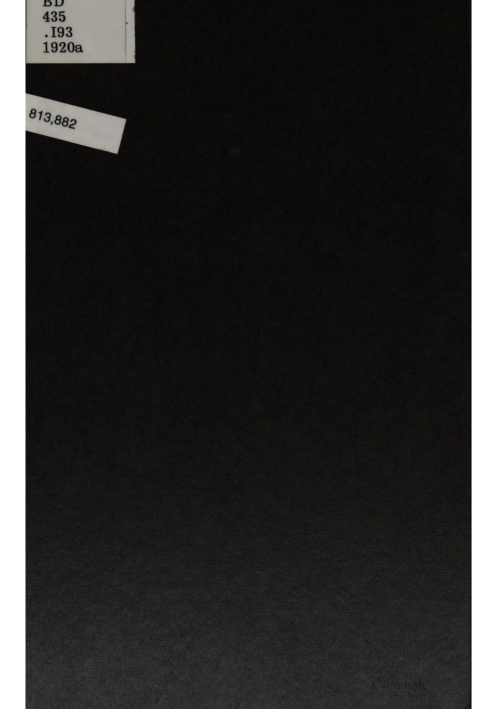
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# **IWANOFF-RASUMNIK**

# VOM SINN DES LEBENS



# VERLAG "SKYTHEN" / BERLIN

435 IS3 BD 435 .I93 1920a

Право собственности закрыплено за издательствомъ во всихъ странахъ, гдъ это допускается законами.

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das Übersetzungsrecht.

Copyright by Editor ("Scythians") 1920.





# ИЗДАТЕЛЬСТВО "СКИЮЫ" / БЕРЛИНЪ



# О СМЫСЛѢ ЖИЗНИ

# ИВАНОВЪ-РАЗУМНИКЪ

and easy and 

# О смыслѣ жизни.

. . . . . .

## 1.

Въчная въ своей повторяемости жизнь человъческая, въчное разрушение стараго, въчное созидание новаго изъ разрушенныхъ обломковъ — имъетъ ли этотъ безконечный процессъ какую-нибудь конечную объективную цъль?

Три главныхъ отвъта даются на этотъ вопросъ вотъ уже сотни и тысячи лътъ. Всего три отвъта, всего три пути — не значитъ ли это, что всъмъ намъ суждено только дословно повторять сказанное тысячи лътъ тому назадъ? Конечно, нътъ: семъ тоновъ гаммы, три основныхъ спектральныхъ цвъта — даютъ намъ безконечныя средства для новаго проявленія художественнаго творчества. Такъ и три отвъта на вопросъ о смыслъ жизни человъка и человъчества даютъ намъ только формы, въ которыя будетъ вкладываться въчно новое содержаніе творчества философскаго и религіознаго.

Богъ, Человѣчество, Человѣкъ — вотъ эти три отвѣта, три пути. Цѣль историческаго процесса есть Богъ, говорятъ мистики-объективисты; исторія имѣетъ великій трансцендентный смыслъ, великое божественное значеніе; Богъ незримо ведетъ человѣчество къ совершенію Своего предначальнаго и божественнаго замысла, постепенное осуществленіе котораго и является смысломъ исторіи. Цѣлью историческаго процесса является Человѣчество, говорятъ позитивисты-объективисты — земное устроеніе его; исторія имветь трансцендентный смысль лишь по отношенію къ человвку, но имманентный — по отношенію къ Человвчеству, которое идеть къ ясной объективной конечной цвли, къ блаженной жизни въ будущемъ золотомъ ввкт. Цвль историческаго процесса лежить въ Человвкт. — говорять "имманентные субъективисты", которые могуть быть и мистиками и позитивистами, но не могуть только мириться съ объективно-трансцендентиой цвлью, лежащею внв человвка; исторія не имветь никагого объективнаго смысла, но мы сами вкладываемъ въ него великій субъективный смыслъ, имманентный по отношенію ко всякому человвку, который и является самоцвлью.

2.

Объективнаго смысла, объективной цъли жизни человъка и человъчества нътъ; этотъ смыслъ вкладываемъ въ жизнь мы сами. Шопенгауеръ замъчаетъ, что цълесообразность и осмысленность, которыя мы склонны видъть въ событіяхъ нашей жизни, похожи на тъ человъческія фигуры и группы, которыя мы видимъ, смотря на облака или на запачканную сыростью стъну. Мы сами вносимъ осмысленную связь въ пятна и формы, созданныя случайностью, а затъмъ удивляемся премудрости Бога, предустановленной гармоніи и міровому порядку, не подозръвая, что эта гармонія и этотъ порядокъ лежатъ не внъ насъ, а въ насъ самихъ. Кантовская теорія субъективизма естественной цълесообразности никъмъ не была до сихъ поръ не то что опровергнута, но даже и поколеблена.

Джемсъ, въ своей книгъ "Многообразіе религіознаго опыта" замъчаетъ, что если я брошу на столъ тысячу зеренъ, то буду въ состояніи построить изъ нихъ любую геометрическую фигуру: стоитъ только убрать нъкоторыя зерна, не трогая остальныхъ. Эту работу можно продълать и мысленно: глазъ человѣка послушенъ его воображенію. Этотъ сто. ъ — внѣшній міръ, эти зерна на немъ — факты нашей жизни, которые мы только и умѣемъ комби-

нировать въ правильныя фигуры, руководствуясь регулятивнымъ принципомъ цълесообразности. То, что лежитъ внъ этихъ линій — находится внъ поля нашего вниманія и пониманія.

И любопытно вотъ что: въ самой ясной без-смыслицѣ мы тщимся найти смыслъ. На что ужъ, кажется, явно случайны названія буквъ алфавита; но и въ сочетании ихъ люди пытались найти осмысленность. Пушкинъ обезсмертилъ имя одного грамотея начала XIX-го въка, автора "Разсужденія о древней русской словесности", Н. Ф. Грамматина, который "вздумалъ составить аповегмы" изъ буквъ славянской азбуки. Туть же Пушкинъ приводить и шуточную трагедію, составленную изъ буквъ французской азбуки; но шутка шуткой, а факть остается фактомъ: человъкъ склоненъ даже явно случайное сочетание признавать объективно осмысленнымъ. Событія человвческой жизни, всв эти faits divers, изъ безчисленнаго сочетанія которыхъ слагается вся наша жизнь - чъмъ они связные разрозненныхъ буквъ азбуки? Но мы выделяемъ изъ этой необозримой массы разныхъ фактовъ немногіе опорные пункты, черезъ которые перебрасываемъ мостъ регулятивнаго принципа цилесообразности. Этотъ мостъ позволяетъ намъ субъективно осмыслить нашу жизнь; объективные же телеологи "не сдълаютъ по немъ пяти шаговъ — какъ тотчасъ въ воду"...

Для сторонниковъ осмысленности во что бы то ни стало, намъ хотълось бы привести небольшое стихотвореніе въ прозъ одного современнаго автора. Правда, смыслъ его не особенно ясенъ, но ужъ, разумъется, яснъе трансцендентнаго смысла всемірной исторіи и тому подобныхъ построеній. Вотъ это стихотвореніе въ прозъ:

6

Предравсвътный сумракъ дологъ — побъждайте радость!.

Въ полѣ не видно ни зги. Отвори свою дверь: я лицо укрылъ бы въ маскѣ...

Для чего въ пустынѣ дикой, въ одеждѣ пыльной пилигрима, вижу зыбку надъ могилой?

Мнв страшный сонъ приснился: просыпаюсь рано, порою туманной, на сврой кучв сора... Былыя надежды почили въ безмолвной могилв... Другъ мой тихій, другъ мой дальній: живи и вврь обманамъ! Уставъ брести житейскою пустыней, не надвйся, не смущайся!

Читатель не будеть слишкомъ строго относиться къ нъкоторымъ несовершенствамъ этого произведенія, когда узнаетъ, что оно представляетъ изъ себя только дословно переписанное начало оглавленія третьей книги стиховъ Ф. Сологуба...

### 3.

Какъ! въ человъческой исторіи не больше объективнаго, общеобязательнаго, внв насъ лежащаго смысла, чыт въ оглавлени книги, въ буквахъ азбуки или въ пятнахъ сырости!..."Какъ человъку надобно свихнуть себъ душу, чтобы помириться съ этими выводами и привыкнуть къ нимъ!" ... Такъ говориль когда-то Герцену Хомяковь и выводиль отсюда необходимость въры. Въ "Дневникъ" Герцена приведенъ этотъ ходъ мыслей Хомякова, крайне характерный для всвхъ мистиковъ-объективистовъ; мы напомнимъ его читателямъ. "Философія ведеть къ имманенции, — говорилъ Хомяковъ, — но если самопознаніе, субъективность развертывается, погруженная въ міръ реальный, а міръ реальный idealiter долженъ развиться въ самопознание, но можетъ gehemmt sein на дорогв случайностью, стало, можно предположить такую эпоху вселенной, въ которой субъективности сознанія вовсе нѣтъ, а есть dumpfes unklares für sich броженіе; а если планета такая же индивидуальность, какъ индивидуальность человѣка, то и развившись до сознанія, она можетъ погибнуть, и съ нею весь побѣ; денный процессъ, который долженъ бы былъ продолжаться безпредѣльно. Но изъ нихъ каждое также зависитъ отъ случайности — отсюда хаотическое, страшное воззрѣніе... Философія доводитъ реальное въ послѣднемъ словѣ до имманенціи и распадающагс ся хаотическаго атомизма, слѣдовательно до нелѣпости... Итакъ, логическимъ путемъ однимъ нельзя знать истину. Она воплощается въ самой жизни — отсюда религіозный путь".\*)

Вотъ вѣчный путь борьбы съ имманентной философіей: противъ объективной безсмысленности жизни выдвигается фантомъ случайности, а спасеніе отъ этого фантома указывается въ области вѣры. "Для этого надобно вѣру" — говоритъ Герцену Хомяковъ, на что Герценъ отвѣчаетъ: "на нѣтъ и суда нѣтъ"...

Но насъ хотятъ убѣдить, что вѣра у насъ есть, что она должна быть. Намъ говорятъ: вотъ вы возстаете противъ вѣры въ объективную осмысленность жизни, противъ основанной на вѣрѣ мистической теоріи прогресса; но развѣ у васъ самихъ нѣтъ совершенно такой же вѣры — хотя бы, напримѣръ, вѣры въ реальность міра иди въ чужое одушевленіе? Вы постулируете, что есть міръ, что есть чужое "я", а мы постулируемъ, что есть Богъ, что есть объективный смыслъ жизни.

Вашей въры въ Бога, въры въ объективный смыслъ жизни мы ни на минуту не отвергаемъ и не оспариваемъ; наоборотъ, мы признаемъ, что блаженны върующіе... Но какъ быть тъмъ, у которыхъ этой

\*) "Дневникъ" Герцена отъ 21 декабря 1842 г.; ср. разговоръ Герцена и Хомякова, приведенный въ "Быломъ и Думахъ". въры нъть? Въдь на нътъ и суда нътъ. Соглашаемся. далье, что и въ нашемъ міровоззовній имъются влементы "въры" - въ чужое одушевление, напримвоъ. (Правда, въра въ объективный смыслъ жизни и "въра" въ чужое одушевление — это совершенно разныя вещи, хотя бы по одному тому, что одна есть въра вопреки очевидности, а вторая согласно съ очевидностью. Но это только въ скобкахъ; опредъленію понятія "въры" въ его многихъ значеніяхъ посвящены многочисленныя работы старыхъ и новыхъ философовъ.) Пусть такъ, пусть мы "ввримъ" въ чужое одушевление; но почему же мы обязаны ввоить тогда и въ объективный смыслъ жизни? Развъ наличность одной вроя является аргументомъ для причятія другой?

Противъ въры въ Бога, противъ въры въ объективный смыслъ жизни мы не возражаемъ, такъ какъ признаемъ логическую возможность подобной въры; наше отрицание зиждется на другой, психологической почвв. Когда-то Паскаль думаль убъдить всвхъ людей математической теоріей въроятности въ неизбъжности въры въ Бога, и аргументы его впослъдствіи не разъ были развиваемы. Дъйствительно, Богъ или существуетъ (1), или не существуетъ (2); я въ него либо върю (3), либо не върю (4). Комбинаціи этихъ четырехъ возможностей могуть быть или истинными, или ложными. Такъ, сочетанія 1+3 или 2+4 истинны; комбинаціи 1+4 или 2+3 ложны. Но при комбинации 1+4 я самъ осудилъ себя на въчную погибель въ будущей жизни (дъло идетъ о церковномъ, католическомъ понимании Бога); а при сочетании 2+3 я совершаю только безобидную ошибку. Выбирайте же, что лучше: върить въ несуществующаго Бога или не върить въ существующаго... Выборъ не труденъ: конечно, надо върить во встахъ случаяхъ и во что бы то ни стало, ибо рискъ такъ малъ, а выигрышъ такъ великъ... Оп perd si peu et on gagne tant!

Когда-то все это звучало убѣдительно... Но времена перемѣнились. Наше понятіе о Богѣ теперь уже другое и наши отношенія къ проблемѣ "богоискательства" совсѣмъ иныя. Чистый, догматическій атеизмъ отходитъ теперь въ область преданія и во всякомъ случаѣ становится удѣломъ очень нетребовательныхъ людей. Вѣра, невѣріе — не въ этомъ лежитъ теперь центръ тяжести. Можно признавать Бога и въ то же время не принимать Его.

"Я не Бога не принимаю, я міра Имъ созданнаго не принимаю и не могу согласиться принять" -говорилъ когда-то Иванъ Карамазовъ. Но есть точка зовнія и совершенно противоположная: міръ мы принимаемъ (ибо принуждены его принять, если хотимъ жить), но Бога не принимаемъ, если даже онъ и существуетъ. Мы не хотимъ трансцендентнаго опоавданія міра, мы хотимъ стоять на человвческой точкъ зовнія; для насъ невозможенъ Богъ міроправитель, допускающій дътскія неоправданныя слезы и безвинную человъческую муку. Эти страданія, эти муки будуть оправданы, возм'вщены и отомщены въ будущей жизни — утъшаетъ върующихъ религія; но нътъ той небесной награды, которая могла бы уравновъсить муку невинно погибшаго, растерзаннаго собаками ребенка. Такова наша человъческая точка зовнія, на сверхъ-человвческой, а потому и безчеловъческой, мы отказываемся стоять. Допускающий безвинную муку Богъ — не нашъ Богъ, если даже Онъ и существуетъ. Быть можетъ — замѣчаетъ Ажемсъ въ своей отмъченной выше книгъ – существуеть Богъ, требующій человическихъ жертвоприношений, но принять такого Бога мы не можемъ.

Итакъ, вопросъ заключается вовсе не въ томъ, въримъ мы или нътъ въ существованіе Бога, а въ томъ, принимаемъ ли мы Его, хотя бы и существующаго. Параллельно съ этимъ возникаетъ вопросъ и о принятіи нами міра: міръ существуетъ, какъ фактъ, но онъ, можетъ быть нами принятъ, или не принятъ. Эти четыре элемента — 1. міръ, 2. Богъ, 3. принятіе, 4. непринятіе — въ четырехъ различныхъ сочетаніяхъ исчерпываютъ собою проблему смысла жизни. Наша точка зрънія опредъляется соединеніемъ 1 + 3 и 2 + 4; Иванъ Карамазовъ соединялъ 2 + 3 и 3 + 4; мистическая теорія прогресса принимаетъ 1 + 3 и 2 + 3; наконецъ, возможенъ случай 1 + 4 и 2 + 4. Это случай разрыва не только съ Богомъ но и съ міромъ отказъ отъ жизни, разъ въ ней нътъ объективнаго смысла.

Всъ эти точки зрънія логически равно возможны; склоняться къ той или иной насъ заставляють психологическія побужденія. Вопросъ о "въръ" становится мелкимъ передъ этими новыми возникающими проблемами, такъ геніальио поставленными Достоевскимъ.

4.

Непріятіе міра есть самоистребленіе. Часто, слишкомъ часто, приходится сталкиваться съ людьми, которые не въ силахъ перенести мысли объ отсутстви объективнаго смысла жизни. Сплощь и оядомъ вы встратите въ газетной хооникъ записки самоубійцъ. Бога не пріявшихъ и міръ отвергшихъ. "Бога нѣтъ, жить нътъ цъли и на свътъ все глупо", - пишетъ одинъ изъ нихъ передъ смертью. "Кто не нашелъ ключа смысла жизни, тотъ не долженъ жить. Счастливы тв. которые, сознавая свое безсиліе, по своей воль уходять отъ жизни", — пишетъ другой передъ покушеніемъ на самоубійство. Понватъ-доцентъ Кіевскаго университета отравляется ціанистымъ каліемъ, "убъдившись въ безцъльности жизни". Въ Одессь стръляется шестнадцатильтній реалисть, которому "стало скучно на этомъ маленькомъ земномъ шарь, гдъ такъ много прекраснаго". Въ Костромъ восемнадцатильтній юноша кончаеть самоубійствомъ для того, чтобы "выразить своимъ самоубійствомъ протестъ противъ законовъ природы, которые двлаютъ жизнь

トレントラー からはらい 掛け 神

K. B.

человъка сплошнымъ рядомъ страданій".\*) Шестидесятилътній старикъ бросается подъ повъдъ, оставляя записку: "долгимъ опытомъ убъдился, что нътъ смысла въ жизни. Для чего жить?"

Мы безсильны переубѣдить людей, непринимающихъ міра. Какъ и чѣмъ убѣдить ихъ, что смыслъ жизни создаемъ мы сами, что отъ насъ зависитъ расширить свой міръ до предѣловъ вселенной или низвести его до комочка грязи, что объективный смыслъ жизни не нуженъ для того, кто субъективно осмысливаетъ свою жизнь. Развѣ можно все это доказать? Это надо чувствовать. Но все же психологія отвергающихъ міръ намъ понятна; мы не можемъ раздѣлять ихъ взглядовъ, мы не можемъ принимать ихъ, но мы можемъ ихъ понимать. Вы не принимаете міра, мы принимаемъ міръ; споръ тутъ невозможенъ.

Психологія людей, принимающихъ міръ и оправдывающихъ Бога — значительно дальше отъ насъ. Мы знаемъ, что есть не мало людей, готовыхъ принять оть руки Бога все, даже самое безсмысленное, даже невинныя муки ребенка; но ихъ душевный строй намъ чуждъ почти настолько же, какъ и въра въ какое-нибудь божество, требующее человвческихъ жертвоприношеній. Оправдывать всв человвческія жертвоприношенія, ежеминутно совершающіяся въ жизни человъчества и въ жизни человъка; безропотно принимать ихъ не какъ неизбъжное, а какъ долженствующее и нравственно пріемлемое, ибо исходящее оть божественной воли - вотъ въчная участь рабовъ трансцендентнаго. Помните, какъ у Достоевскаго: "тараканъ не ропщеть"... Этотъ "тараканъ отъ дътства" никогда не ропщетъ, хотя онъ и "попалъ въ стаканъ полный муховдства"... Онъ ждетъ съ тупымъ покорствомъ или благоговъйнымъ смиреніемъ — не все ли равно? овшенія своей участи, когда къ стакану подойдетъ

<sup>\*)</sup> Ср. Достоевскій "Дневникъ писателя", 1876 г., № 10. — Всв перечисленные факты взяты нами изъ газетъ.

"Никифоръ — бла-а-роднъйшій старикъ" и выплеснетъ всю эту дрянь "муховдства" въ бездонную яму смерти. А пока — тараканъ принимаетъ всю эту мерзостъ, весь этотъ ужасъ жизни не какъ причиннонеобходимое, а какъ этически-должное: "тараканъ не ропщетъ"... И право, если такого тупо-смиреннаго таракана давитъ своей пятой "бла-а-роднъйшій старикъ Никифоръ, (онъ же Рокъ, Судьба, Природа, Богъ, Дъяволъ, Нъкто въ съромъ или какъ тамъ его еще зовутъ), то невольно иногда думается: да полно, ужъ не по заслугамъ ли его воздается ему? Тараканъ не ропщетъ!

Психологія Ивана Карамавова намъ ближе и понятнѣе; но "непріятіе міра" не доводится имъ до конца. Онъ не принимаетъ міра только на словахъ; центростремительная сила перевъшиваетъ въ немъ центробъжную и онъ остается житъ. А между тъмъ истинное непріятіе міра есть самоистребленіе; и не тотъ отвергаетъ міръ, кто говоритъ: "міра не принимаю", и затъмъ идетъ въ трактиръ всть уху съ растегаями, а тотъ, кто молча сводитъ послъдніе счеты съ жизнью. Не Иванъ Карамазовъ, а лакей Смердяковъ дъйствительно не принялъ міра.

Остается послѣдняя возможность: мы принимаемъ міръ не какъ этически-должное, а какъ причиннонеобходимое; но мы не принимаемъ того Бога, котораго признаютъ мистики-объективисты. Мы не признаемъ объективной осмысленности жизни, но мы видимъ въ ней явный субъективный смыслъ; цѣль мы видимъ въ каждомъ человѣкѣ, смыслъ мы видимъ въ полнотѣ бытія.

としたし

5.

Обычнымъ возраженіемъ противъ имманентнаго субъективизма со стороны "объективныхъ" позитивистовъ является указаніе на анти-соціальность этого воззрѣнія и на его анти-демократичность. Жить

полной жизнью, жить всѣми струнами души — это, якобы, рецепть только для крайняго индивидуалиста, да къ тому же еще достаточно обезпеченнаго трудами рукъ сотенъ тысячъ "трудящихся"... А эти "трудящіеся — они просто несчастные... лошади" — по выраженію горьковскаго Фомы Гордѣева, и философія имманентнаго субъективизма не для нихъ и не про нихъ писана.

Въ такихъ словахъ кроется крайне вульгарное пониманіе "полноты бытія". Жизнь широкая и полная не за деньги покупается, и тотъ босякъ М. Горькаго, который могъ часами сидѣть на берегу моря, вслушиваясь въ говоръ волнъ, глубже и полнѣе жилъ въ это время, чѣмъ большинство изъ слушающихъ моднаго тенора въ дорогомъ театрѣ. Вспомните также тургеневскихъ "Пѣвцовъ" и рѣшите, глѣ глубже эстетическое чувствованіе, интенсивнѣе полнота переживаній. И то, что справедливо въ области эстетики, то сохраняетъ свою силу и въ области всей человѣческой жизни, всѣхъ мыслей, переживаній, чувствованій; если бы понадобились доказательства и подтвержденія этого, то мы могли бы обратиться къ Гл. Успенскому, къ его чуткому и проникновенному пониманію крестьянской жизнн.

Въ своихъ удивительныхъ очеркахъ "Крестьянинъ и крестьянскій трудъ" (которые намъ представляются высшей точкой творчества Успенскаго, превышающей даже его знаменитую "Власть земли"), Гл. Успенскій попытался объяснить себѣ смыслъ живни народной. Несомнѣнно, что самъ народъ, въ своемъ большинствѣ, объясняетъ свою жизнь съ точки зрѣнія трансцендентнаго объективизма; взглядъ этотъ давно уже сталъ догмой, пропитавшей народныя массы, несмотря на различныя теченія, борющіяся въ ея глубинѣ. Это хорошо зналъ и понималъ Гл. Успенскій. "Типическимъ лицомъ, въ которомъ наилучшимъ образомъ сосредоточена одна изъ существенныхъ группъ характернѣйшихъ народныхъ свойствъ, — говоритъ Гл.

Успенскій. — безъ сомнѣнія является Платонъ Каратаевъ. такъ удивительно изображенный Л.Толстымъ"... Какія же это народныя свойства, по крайней мерь одна гоуппа изъ нихъ? "Жизнь Каратаева, какъ онъ самъ смотовлъ на нее, не имъла смысла какъ отавльная жизнь, — приводить Гл. Успенскій слова Л. Толстого: — она имъла смыслъ только какъ частица цилаго, которое онъ постоянно чувствовалъ"... Это цълое — "Рассея", "міръ", а на болве высокихъ ступеняхъ развитія еще общиве: "Человвчество" это цилое, какъ бы оно не называлось, позволяетъ намъ объяснять смыслъ нашей жизни отсыланиемъ отъ Понтія къ Пилату, отъ человѣка къ человѣчеству. Но и въ самомъ народъ были и есть другія группы, не удовлетвооявшіяся такимъ отвѣтомъ, и самъ Гл. Успенскій не могъ удовлетвориться имъ. А если трансцендентный объективизмъ не удовлетворяеть, то волей-неволей приходится перейти на почву имманентнаго субъективизма.

Какой смыслъ жизни коестьянина — какого-нибудь Ивана Ермолаевича, о которомъ говоритъ Гл. Успенскій? Мистическая теорія прогресса чужда Гл. Успенскому; ничего не объясняеть ему и позитивная теорія прогресса. Иванъ Ермолаевичъ живеть и "бьется" надъ работой на томъ самомъ мъсть, гдъ точно также бились тысячу леть подоядь его предки ("въ настоящее время давно распаханные подъ овесъ и въ видъ овса съъденные скотиной..."). Трудъ поглощалъ и поглощаеть всю жизнь крестьянина, не оставляя ему ни минуты досуга; а если случайно появится этоть досугь, то вліяніе его на коестьянскую жизнь только отрицательное. Гдв ужъ туть, казалось бы, говорить о "полнотв бытія", когда "неввроятные разывры труда" поглощають собою всю крестьянскую жизнь безъ остатка! "Посмотрите, въ самомъ дълъ, что это за жизнь, и посудите, изъ-за чего человъкъ бьется. Крестьянская пословица говорить: лѣто работаетъ на зиму, а зима на лѣто. И точно: лѣтомъ

スキンドング ようとうないき 湯

Re la

съ утра до ночи безъ передышки быются съ косьбой, съ жнивомъ, а зимой скотина съвстъ свно, а люди хлвбъ; весну и осень идутъ хлопоты приготовить пашню для людей и животныхъ, лвтомъ соберутъ, что дастъ пашня, а зимой съвдятъ. Трудъ постоянный — и никакого результата, кромв навоза, да и того не останется, ибо и онъ идетъ въ землю: зе мля встъ навозъ, люди и скотъ вдятъ, что даетъ земля. Самъ Богъ, Отецъ небесный, поминается только какъ участникъ въ этой безплодной по результатамъ лабораторіи. Богъ даетъ дождь, ведро, нужные для свна, овса, ржи, которые нужны для лошадей, овецъ, коровъ и людей, а въ результатв навозъ, нужный для земли, и т. д. до безконечности"...

Какой смыслъ всего этого круговорота? "Объясняя себв эту загадку существованія, я приходилъ къ самымъ мрачнымъ и безобразнымъ выводамъ" - говоритъ Гл. Успенскій. Онъ пробовалъ объяснять себѣ эту загадку разными "трансцендентными" отвѣтами, но ничего путнаго не получалось: "тайна безплодности и непрестанности труда, изъ которыхъ сотканы дни, часы и годы существованія Ивана Ермоласвича и многихъ ему подобныхъ, такъ и оставалась досадною, неразгаданной тайной - до твхъ поръ. пока Гл. Успенскій не сталъ искать отвѣта на почвѣ имманентнаго субъективизма. Тогда онъ сразу поняль: смыслъ жизни Ивана Ермолаевича лежитъ въ ней самой; объективно безсмысленный круговороть событій имветь глубокій субъективный смысль. Въ жизни Ивана Ермолаевича Гл. Успенскій увидвлъ тогда ту самую "полноту бытія", которая субъективно осмысливаеть жизнь каждаго человвка; въ томъ трудь, который казался ему объективно безсмысленнымъ и безцальнымъ, онъ увидалъ субъективный смыслъ, увидьлъ даже "поэзію земледьльческаго труда".

"Жизнь Ивана Ермолаевича, что называется, полнехонька впечатлъніями до краевъ", — увидълъ тогда Гл. Успенскій; онъ увидълъ, что "Иванъ Ер-

молаевичъ, кромъ видимыхъ міру слезъ, бъдствій, недоимокъ, всевозможныхъ притеснения и другихъ мрачныхъ черть, рисующихъ его жизнь, какъ безпрерывное мучение и каторгу, имветь въ самой глубинь своего существованія ничто такое, что даєть ему силу переносить всв эти невагоды цвлыя тысячельтія"; онъ увидълъ, что "кажущееся влаченіе по браздамъ, безплодное, тяжкое существование — оказывается явленіемъ вполнѣ объяснимымъ, а главное - вовсе не влаченіемъ, а существованіемъ .. въ которомъ осмысленъ каждый шагъ, каждый поступокъ"... Гл. Успенскій увидълъ "творчество" въ крестьянскомъ трудъ, увидълъ эстетическую цъльность и красоту въ земледъльческомъ укладъ жизни. Онъ понялъ, что Иванъ Ермолаевичъ "бьется" не потому только, чтобы быть сытымъ и платить подати, "но и потому еще, что земледъльческий точаъ со всвии его развытвленіями, приспособленіями, случайностями поглощаеть и его мысль, сосредотачиваеть въ себь почти всю его умственную и даже ноавственную двятельность"... Полнота бытія - это слово поидаеть смысль всякой человаческой жизни, и въ этомъ отношении имманентный субъективизмъ является настолько же всечеловвческимъ, какъ и два другихъ трансцендентныхъ пути.

Правда, не вст такъ счастливы, какъ Иванъ Ермолаевичъ: не у всякаго трудъ является въ то же время элементомъ, субъективно осмысливающимъ жизнь. Именно такое счастливое сочетаніе заставляло, между прочимъ, старыхъ народниковъ такъ рьяно отстаивать земледвльческій укладъ жизни. Кромѣ крестьянства немногіе могутъ считать свой трудъ элементомъ полноты бытія: это удвлъ сравнительно очень немногихъ "свободныхъ профессій". Для остальныхъ трудъ есть только средство и жизнь идетъ мимо, полнота бытія не захватываетъ труда; но такъ или иначе — полнота бытія и только она одна есть ввчный субъективный смыслъ всякой жизни. Имма-

--- 18 ----

нентный субъективизмъ, повторяемъ это, не есть путь для немногихъ; по этому пути идетъ, кто хочетъ; по этому пути могутъ идти всв люди, все живое, существующее въ мірв.

6.

Крайній индивидуализмъ, крайняя анти-соціальность этого пути также являются вполнь миенческими. Девизъ "vivere memento!" ведетъ, якобы, къ крайностямъ абсолютнаго эгоизма; всякій прожигатель жизни можеть укрыться за философіей имманентнаго субъективизма. Да, можетъ; но въдь даже за ученіемъ Христа укрывались и укрываются разные великіе и малые инквизиторы, въдь нътъ ни одного ученія, ни одной системы, ни одной теоріи, ни одного върованія, которыхъ не могли бы запятнать своимъ признаніемъ и сочувствіемъ разные человѣкоподобные. "У всякаго человъка есть своя обезьяна": у всякаго ученія есть или можеть быть пародія, кривляющееся изображеніе; у всякаго Ивана Карамазова есть свой Смердяковъ или свой Чорть — обезьяна или "лакей". Эти "лакеи", эти обезьяны, неизбъжны тамъ, гдъ есть исканіе, творчество. Они сейчасъ же хватаются за результаты, отвлеченные отъ процесса ихъ выработки, треплють ихъ, вульгаризируютъ, толкуютъ на свой ладъ, искажаютъ до неузнаваемости. За примъромъ недалеко ходить: въ свое время имманентный субъективизмъ Герцена уже подвергся такому разлагающему процессу въ нигилизмѣ конца шестидесятыхъ годовъ.

Первый шагъ къ этому сдълали уже "мыслящіе реалисты" типа Писарева. Писаревъ впервые развилъ для широкой публики взгляды Герцена, выраженные послъдними десятью годами ранъе; но при этомъ даже Писаревъ слишкомъ обезцвътилъ глубокія мысли Герцена: будто перевелъ его мысли изъ области трехъ въ область двухъ измъреній. Вотъ, напримъръ, прочитайте слъдующія строки Писарева (изъ "Схоластики XIX въка"):

"Цъль жизни! Какое громкое слово, и какъ часто оно оглушаеть и вводить въ заблуждение, отуманивая слишко доввочиваго слушателя... Старайтесь жить полной жизнью, не дрессируйте, не ломайте себя, не давите оригинальности и самобытности въ угоду заведенному порядку и вкусу толпы — и, живя такимъ образомъ. не спрашивайте о цъли; цъль сама найлется. и жизнь общить вопросы прежде, чемъ вы ихъ предложите. Васъ затрудняеть, можетъ быть, одинъ вопросъ: какъ согласить эти эгоистическия начала съ любовью къ человъчеству? Объ этомъ нечего заботиться. Человъкъ отъ природы - существо очень доброе, и если не окислять его противоовчіями и дрессировкой, если не требовать отъ него неестественныхъ нравственныхъ фокусовъ, то въ немъ естественно разовьются самыя любовныя чувства къ окружающимъ людямъ, и онъ будетъ помогать имъ въ бъдъ ради собственнаго удовольствія, а не изъ сознанія долга"...

Читаешь это — точно въ кривое зеркало глядишься: такъ, въроятно, чувствовалъ себя Герценъ при чтеніи этихъ строкъ; недаромъ подобныя мысли Писарева Герценъ считалъ проявленіемъ крайней незрълости мысли, говоря про "базаровщину", что "болѣзнь эта къ лицу только до окончанія университетскаго курса; она, какъ прорѣзываніе зубовъ, совершеннольтію не пристала". Эти наивныя утвержденія, что "человъкъ отъ природы существо очень доброе" и что потому онъ будетъ помогать людямъ въ бѣдѣ ради собственнаго удовольствія — что все это такое, какъ не младенческое прорѣзываніе зубовъ русской мысли и въ то же время — искаженіе имманентнаго субъективизма Герцена.

Vivere memento! — этотъ девизъ ведетъ вовсе не къ такимъ наивно-гедонистическимъ положеніямъ. Полнота бытія, полная жизнь — вовсе не однозначна съ

жизнью въ свое удовольствіе; "жить во-всю" (по слову Михайловскаго) вовсе не значить жить для себя. Жить во-всю и жить внѣ могучаго чувства соціальности — невозможно; и тоть, кто живеть лишь для себя — не зналь и не знаеть, что такое полнота бытія. Чувствовать свое "я" неразрывно слитымъ съ общественнымъ "ты" — это значить безгранично расширить діапазонъ своей личной жизни; изолировать свое "я" отъ соприкосновенія съ общественнымъ "ты" — это значитъ безмѣрно суживать границы своего бытія. И тотъ, кто провелъ всю жизнь на холодныхъ вершинахъ крайняго индивидуализма тотъ духовно бѣденъ и нищъ, какъ бы ни была напряжена и богата личными пережнваніями его жизнь; онъ бѣденъ и нищъ, ибо лишенъ громаднаго и могучаго чувства соціальности, придающаго такую полноту человѣческой жизни.

Чувство соціальности въ духовномъ мірѣ человѣка аналогично зрѣнію въ области его физическихъ чувствъ: эти чувства вводятъ насъ въ общеніе не только съ непосредственно окружающимъ насъ, но и съ отдѣленнымъ отъ насъ громадными разстояніями. И не потому я вижу, что это доставляетъ мнѣ удовольствіе, а потому, что я не могу не видѣть; наоборотъ, часто я вижу вещи, доставляющія мнѣ острое страданіе. "О, если бы не видѣть!" — восклицаемъ иногда мы; но мы не можемъ не видѣть и никогда не захотимъ добровольно лишить себя зрѣнія; быть можетъ, мы предпочтемъ умереть, чѣмъ не видѣть. Въ чувствѣ зрѣнія есть различныя градаціи: есть нормальное зрѣніе, есть болѣзни его, есть близорукость, дальнозоркость, дальтонизмъ, есть величайшее несчастье слѣпота; и хотя мы часто проклинаемъ то, что видимъ, но никогда не согласимся промѣнять муки зрѣнія на невѣдѣніе слѣпоты. Все это отъ слова до слова примѣнимо къ нашему нравственному міру, къ чувству соціальности, дающему возможность единичному "я" видѣть и чувствовать многочисленное "ты". Не потому мы подчиняемся чувству соціальности, что это доставляеть намъ удовольствіе, а потому, что мы не можемъ не подчиняться ему; наоборотъ, это чувство заставляеть насъ часто испытывать острое страдание. Правда, не всв обладають этимь. чувствомь: иные страдають притупленіемъ и ослабленіемъ его, иные ноавственнымъ дальтонизмомъ; есть, наконецъ люди, у которыхъ это чувство вполнъ атрофировано. Это соціальная слупота — величайшее несчастіе человъка; и хотя наше чувство соціальности доставляетъ намъ часто острыя страданія, но мы, быть можеть, предпочтемъ умереть, чъмъ добровольно лишить себя чувства соціальности, предаться соціальной слівпотв. Смерть и мученія за соціальные идеалы развѣ это такое рѣдкое явленіе? Вспомните хотя бы исторію русской интеллигенціи за послѣдиія сто лвть...

Итакъ, "полнота бытія" немыслима внв чувства соціальности; тв человвкоподобные, которые хотять запачкать своимъ поизнаниемъ имманентный субъективизмъ Герцена, напрасно теряютъ время и трудъ: имъ не удастся запятнать міровоззрѣніе Герцена такъ же, какъ не удастся отождествить свое поожигание жизни съ "полнотой бытія". Тщетно пытались бы ухватиться за имманентный субъективизмъ и тЪ крайніе индивидуалисты, у которыхъ атрофировано чувство соціальности, которые страдають соціальной слъпотой: какъ бы ни была полна ихъ жизнь эстетическими переживаніями или творчествомъ философской и научной мысли, но если они лишены переживания соціальныхъ, то не имъ говорить о полноть бытія. Имманентный субъективизмъ есть міровоззрѣніе всечеловѣческое; но именно потому оно дъйствительно только на соціальной почвь, именно потому оно соединяеть поизнание величайшей цвнности человъческой личности съ величайшей соціальной активностью.

7.

Но если такъ, если міровозэрѣніе имманентнаго субъективизма оказывается соціальнымъ и не можетъ быть инымъ, то, спрашивается, какая же разница между нимъ и позитивной теоріей прогресса? Вѣдь тамъ тоже соціальнос́ть выдвигается на первый планъ настолько выдвигается, что даже смыслъ жизни человѣка оказывается лежащимъ въ Человѣчествѣ, въ его блаженномъ будущемъ.

Вотъ именно въ этомъ и лежитъ коренной пунктъ расхожденія. Позитивная теорія прогресса придаетъ объективный смыслъ и значеніе человѣческой жизни, считая ее кирпичемъ для зданія будущаго; для насъ же никакіе грядущіе "хрустальные дворцы" не въ силахъ осмыслить безсмыслицу настоящаго. Осуществленіе въ грядущемъ идеаловъ правды-справедливости не придаетъ объективнаго смысла моей настоящей жизни, но моя борьба за осуществленіе идеаловъ правды-справедливости входитъ въ рядъ переживаній, субъективно осмысливающихъ мою жизнь. Здѣсь пунктъ расхожденія имманентнаго субъективизма со всѣми трансцендентными теоріями и системами.

Это расхожденіе несомнѣнно, и оно позволяеть намъ говорить о трехъ путяхъ, о трехъ отвѣтахъ на вопросъ о смыслѣ жизни. Но при этомъ не надо забывать, что всякое раздѣленіе схематично, что оно намѣчаетъ только рѣзкіе черты, сглаживая оттѣнки. Богъ, Человѣчество, Человѣкъ — эти три пути несомнѣнны, но не менѣе несомнѣнна и возможность различнаго пересѣченія различныхъ тропинокъ этихъ путей. Мы только-что видѣли, что, исходя отъ чело вѣка, мы неизбѣжно приходимъ къ человѣчеству, если не хотимъ пожертвовать безпредѣльно расширяющимъ нашу жизнь чувствомъ соціальности; и хотя мы рѣзко расходимся съ позитивной теоріей прогресса, но указанное сближеніе двухъ путей слишкомъ несомнѣнно. Точно также, какъ ни рѣвко расходимся мы съ мистической теоріей прогресса, но и съ ней у насъ есть точки пересвченія.

Если, исходя отъ человъка, мы приходили къ человъчеству, то не менье неизбыжно мы приходимъ отъ человъка къ вселенной, къ космосу, къ космической жизни. Если отсутствіе чувства соціальности мы называли великимъ несчастьемъ, соціальной слѣпотой, то не менве великимъ несчастьемъ является и то, что можно назвать "космической слыпотой", отсутствіемь того чувства, проявленія котораго носять въ философін крайне неудачное названіе "универсальнаго аффекта". Это вселенское чувство, говоря словами Канта, "расширяетъ мое единение среди міровъ надъ мірами и системами изъ системъ"; это вселенское чувство, въ своихъ разнообразныхъ проявленіяхъ, выводить человъка на міровой просторь изъ узкаго тупика его личной жизни. Это вселенское чувство -психологическій факть\*); соотвѣтствуеть ли этому факту что-либо внѣ насъ — мы не знаемъ: категорическое "да" мистиковъ здесь настолько же голословно, какъ и категорическое "нътъ" позитивистовъ.

Намъ одинаково чужда и эта мистическая въра и эта позитивная увъренность. Міръ есть великая тайна; и мы менъе всего хотъли бы проповъдывать позитивную удовлетворенность, отрицать великую загадку бытія. Но мы заранъе отвергаемъ одно изъ возможныхъ ръшеній этой вселенской загадки – ръшеніе, открывающееся на трансцендентной почвъ. Да, міръ есть въчная тайна, которую не перестанутъ разгадывать религіозные мыслители, философы и поэты; да, мы не можемъ утверждать съ непоколебимой достовърностью, что безвинныя муки не найдутъ себъ объясненія — а значитъ и оправданія — "въ томъ міръ, гдъ нъть времени". Но имъ нътъ оправданія съ нашей земной, человъческой точки врънія; всю вселенскую гармонію мы отдадимъ за

\*) Обо всемъ этомъ см. въ цитированной выше книгъ Джемса.

одну слезу ребенка. И если "тамъ" мы могли бы найти нуменальный смыслъ дътской слезинки, то мы теперь "заблаговременно", (какъ говорилъ Иванъ Карамазовъ) отказываемся отъ этой вселенской гармоніи, отъ трансцеидентнаго примиренія и оправданія. Мы отвергаемъ это ръшеніе міровой загадки, хотя бы оно и было сверхъ-человъческой Истиной: эта Истина — не для человъка.

Да къ тому же еще вопросъ: эта трансцендентная Истина — полно, истинна ли она? Эта "трансцендентная гармонія" — не великій ли соблавнъ, великое испытаніе человѣческаго духа? И быть можетъ, по слову Л. Шестова, "кто выдержитъ его, это испытаніе, кто отстоитъ себя, не испугавшись ни Бога ни Дьявола съ его прислужниками — тотъ войдетъ побѣдителемъ въ иной міръ"? Мы только скажемъ — не въ иной міръ, а въ земной міръ, въ міръ человѣческихъ слезъ, радостей, печалей, творчества, исканій, борьбы, полноты бытія...

8.

Заключаемъ тымъ, съ чего начали: указаніемъ на три пути, по которымъ люди идутъ за поисками смысла жизни. Мы видыли только-что, что боковыя тропинки этихъ путей переплетаются, но это не мышаетъ главнымъ дорогамъ расходиться далеко въ разныя стороны отъ одного общаго исходнаго пункта.

Всѣ мы помнимъ сказочнаго витязя у камня, на распутіи трехъ дорогъ: сидить молодецъ на добромъ конѣ и читаетъ надпись на камнѣ. А на камнѣ томъ написано: направо поѣдешь — вмѣстѣ съ конемъ пропадешь; налѣво поѣдешь — голову сложишь, а конь уцѣлѣетъ; прямо поѣдешь — конъ пропадстъ, а самъ будешь живъ. Это исторія каждаго изъ насъ: каждый изъ насъ въ свое время приходитъ къ великому распутью трехъ дорогъ; каждый изъ насъ на добромъ конѣ (имя ему — "метафизическія иллюзіи"), и летаетъ этотъ конь выше дерева стоячаго, выше облака ходячаго... И читаемъ мы на камнъ при распутіи великія и загадочныя слова: Богъ, Человъчество, Человъкъ...

Мистическая теорія прогресса усиленно убъждаеть насъ повернуть направо, увъровать въ Бога, увъровать въ трансцендентный смыслъ истории, въ божественный смыслъ всего бытія. Но на этой дорогь, того и гляди, вивств съ конемъ пропадешь: будешь всю жизнь ввровать въ неввроятное, будешь возлагать надежды на трансцендентное — и все ближе и ближе будешь подходить къ тому мвсту пути, гдв ждеть тебя неизбъжная Смерть. И что же, если тогда окажется, что (по слову Ренана) nous avons été dupés? Когда потухнетъ наше сознание, когда мы перейдемъ въ мракъ и небытіе, когда метафизическія иллювіи --состоянія нашего сознанія — погибнуть вивств съ нимъ, когда великій трансцендентный смыслъ бытія окажется насмышливой сказкой, тогда исполнится пророчество, начертанное на камив: направо повлешь - вмъсть съ конемъ пропадешь...

Позитивная теорія прогресса старается, напротивъ, убъдить насъ свернуть нальво, увъровать въ Человъчество, въ его счастье, въ его радостное и свътлое будущее, построенное на нашей крови и на нашихъ страданіяхъ. Однако на этомъ пути хотя конь, быть можеть, и уцьльеть (ведь метафизическія иллюзіи этого сорта часто составляють своего рода гочпповое, соціальное върованіе), но самъ-то уже навърное голову сложишь. Всю жизнь будешь возлагать надежды на будущее, будешь въровать въ неввроятное — въ грядущий земной рай, въ земное блаженство далекихъ покольний; всю жизнь будешь считать себя средствомъ для миеической цвли --и съ этой верой подойдешь къ тому месту пути, где стережетъ неизмънная Смерть. Что, если только тогда станеть яснымъ человъку, что всю жизнь онъ обманывалъ себя дътской сказкой, что земное

блаженство человѣчества — миеъ, что рано или поздно все человѣчество исчезнетъ съ лица земли, что впереди нѣтъ никакой объективной цѣли?

Остается третій путь, и слѣдовать по втому пути насъ убъждаетъ міровозэрѣніе имманентнаго субъективизма, геніальнымъ выразителемъ котораго въ русской литературь быль Герценъ. Конь пропадеть, а самъ будешь живъ: мы должны понять и принять, что объективной цели неть, что субъективной самоцалью является Человакь, что смысломъ жизни является вся доступная человъку полнота бытія — и тогда только "самъ будешь живъ". Правда, и на этомъ пути раньше или позже встрѣтишь неизбѣжную Смерть; но не побѣдительницей является она здѣсь, а побъжденной. Ибо не въ будущемъ искалъ я смысла и цъли своего бытія — надъ чъмъ всегда иронически торжествуетъ Смерть – а въ каждомъ мигъ своей жизни. Смерть безсильна загородить дорогу къ той трансцендентной сказкв, къ которой человъкъ вовсе и не стремился; смерть безсильна зачеркнуть прошлое человъка; смерть безсильна передъ тымъ, кто цвлью считалъ полноту бытія кажлаго мига своей жизни...

Эта полнота бытія — главное въ міровоззрѣніи человѣка; если вы принимаете ее, то намъ, пожалуй, даже не о чемъ спорить. Васъ утѣшаетъ вѣра въ загробное воздаяніе? — вѣрьте! Вы услаждаетесь мыслью о грядущемъ блаженствѣ человѣчества? услаждайтесь, утѣшайтесь, вѣрьте въ Бога, въ Человѣчество, въ прогрессъ, во что вамъ угодно, вѣрьте, если не можете жить безъ вѣры. Вѣрьте но при этомъ живите полной жизнью, живите всѣми струнами души; расширяйте жизнь — а потому дорожите соціальнымъ чувствомъ; углубляйте жизнь а потому проникайте въ глубь научнаго и художественнаго творчества. Живите "во-всю", живите всѣмъ: и борьбой за великіе субъективные идеалы, и шумомъ валовъ моря, и исканіемъ, и творчествомъ, и

' •NJ

переливонъ голосовъ лѣса, и яркими радостями, и острыми печалями... Живите такой полной жизныю, чтобы, если понадобится, не жаль было завершить се гибелью за великіе субъективные идеалы человѣческой правды, человѣческой справедливости, во имя великаго чувства соціальности...

### ОТТО ЭЛЬСНЕРЪ, БЕРЛИНЪ

